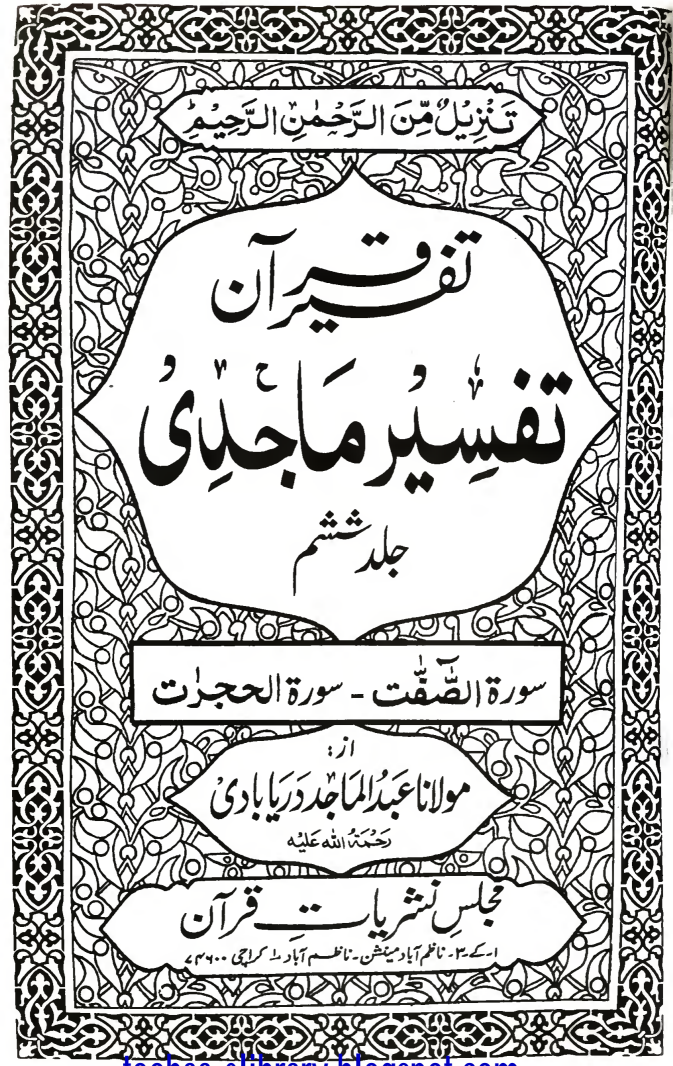
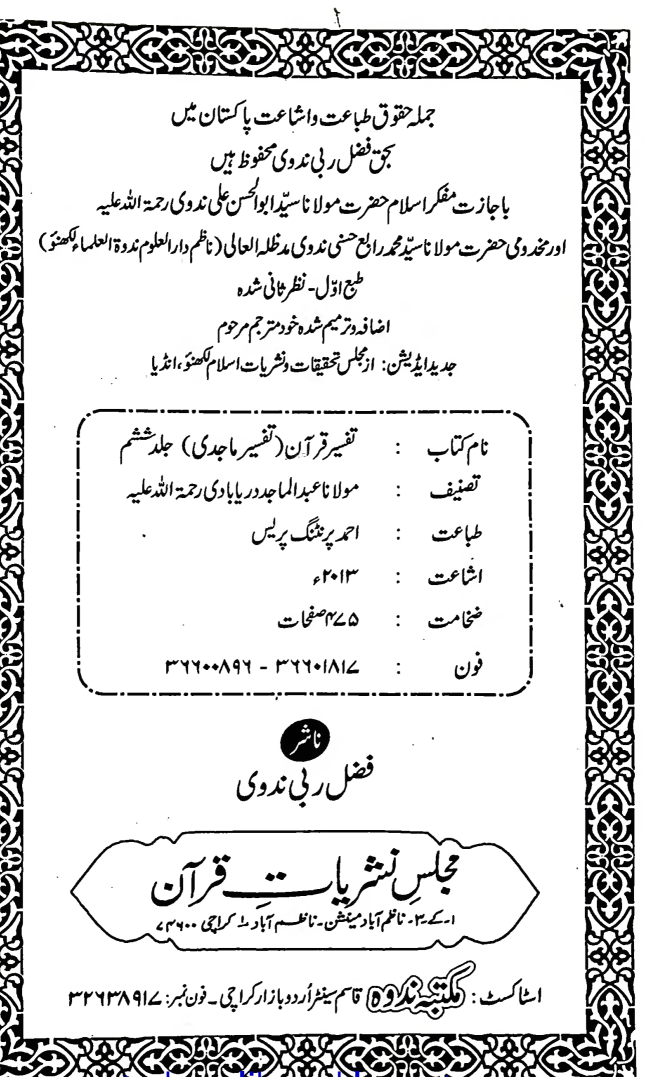
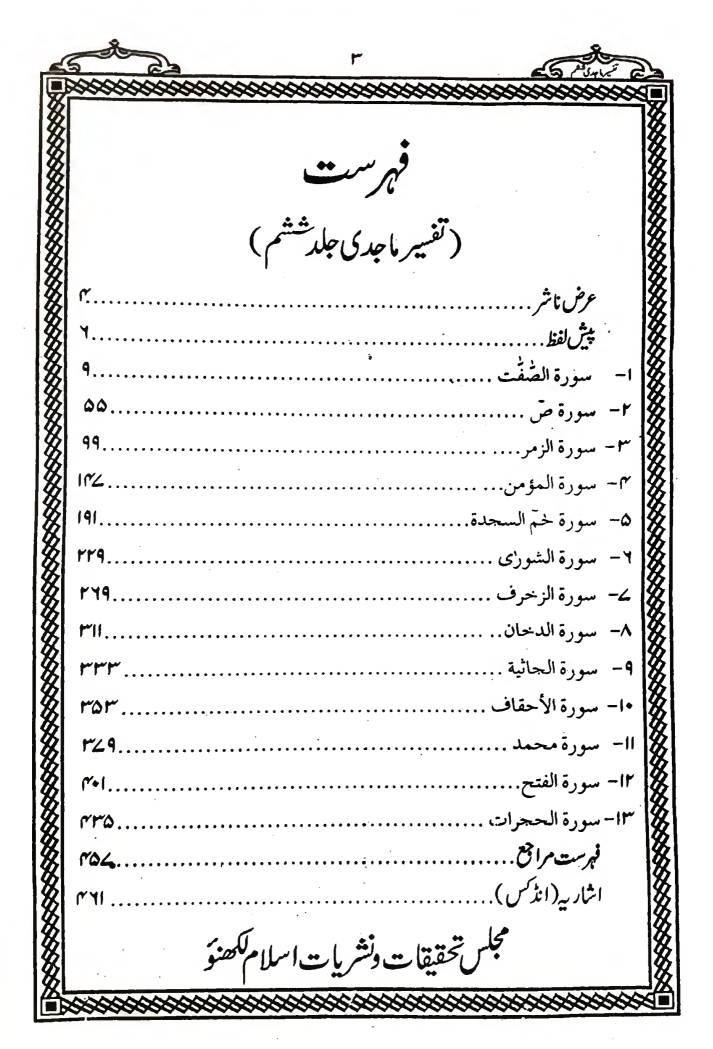


ولاناعبدُ المَاجِّدُ وَرَيَا بِادِي







#### بسم الله الرحمن الرحيم

# عرض ناشر

الحمد لله رب العالمين والعاقبة للمتقين والصلاة والسلام على سيد المرسلين، محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد!

اس کواللہ تعالیٰ کا خاص انعام واحسان اور تو فیق ہے تعبیر کرسکتے ہیں کہ حسب وعدہ سال کے اندر تفییر ماجدی کی چھٹی جلد کا نیا ایڈیشن بیش قیمت اضافوں، اشاریہ اور مصادر ومراجع کے اقتباسات کا موازنہ مع صفحات وجلد کی تعیین کے قارئین کی خدمت میں پیش کرنے کی سعادت حاصل کررہے ہیں، فالحمد لله علی ذلك حمداً كثيراً.

مفررهمة الله علیه کی بنیادی خوبی بیتی که ده برونت قرآنی آیات برغور وفکر کرتے رہے تھے، وہ جدید ترین معلومات، نے اکشافات اور تحقیقات سے فائدہ اٹھانے کی بجر پورکوشش کرتے تھے، تفیر کی نکات کے مختلف پہلوؤں کو نمایاں کر کے دوسروں تک اٹھیں منتقل کرنے کے لیے سرگرم عمل رہا کرتے تھے۔ مولا نارجمۃ الله علیہ نے آخری سانس تک جو بھی نئے اضافے کے مجلس نے یہ فرض سمجھا کہ دہ اس امانت کوان ہی کے الفاظ وقعیرات کے ساتھ قارئین تک منتقل کرد ہے۔ مجلس کے رفتی عزیز کی مولوی محمد منتقیم مختشم ندوی بھٹکل نے برخی دیدہ ریزی اور محنت و مشقت بلکہ اپنے نام کی لاح رکھتے ہوئے استقامت کا شوت دیا۔ عزیز کی حشمت نے بھی کمپیوٹر کے ذریعہ اس امانت کو حقد الدوزاء. مقداروں کی خدمت میں بیش کرنے میں ہمارے ساتھ بھر پورتعاون کیا۔ حزاھم الله حیر الدوزاء. مخلس کے صدرعالی قدر مولا ناسید محمد رابع حنی ندوی دامت برکا تہم نے ایک قیمتی مقدمہ عاس ایڈیشن کومزین فرمایا ہے، ہمیں اللہ تعالی کی ذات بابرکات سے امید ہے کتفیر ماجدی کی





ناشر ۲/محرم الحرام ۱۳۳۳ه مطابق۲۲/ دسمبرا<sup>۲۱</sup>ء

### S Marie Co

#### بم الله الرحل الرحيم

#### مقدمه

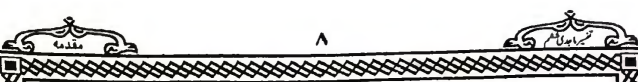
الحمد لله رب العالمين، و الصلاة و السلام على سيد المرسلين خاتم النبيين سيدنا محمد، و على آله و صحبه الغر الميامين، و من تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، و دعا بدعوتهم أجمعين، أما بعد:

قرآن مجید کو صحف سادیہ کے درمیان ایک بوئی خصوصیت بیر حاصل ہے کہ وہ زمان و مکان کے کئی مخصوص دائر ہے تک محدود نہیں ہے، بلکہ اس کو زمان و مکان کے محدود دائر ول سے بلنداور و سعے تر مقام حاصل ہے، وہ نہ تو کئی قوم و ملت کے دائر ہے میں محدود ہے، اور نہ کئی خاص دور کے ساتھ مخصوص ہے، بلکہ وہ پور ہے عالم انسانیت کے لیے اور تا قیامت رہنمائی کرنے والی کتاب کی حیثیت سے نازل کیا گیا ہے، اور اس کے لحاظ سے اس کی حفاظت کا رب العالمین نے خود بطور خصوصی انتظام فرمایا ہے، چنا نچہ وہ ہر طرح کے ردو بدل اور کی وبیشی سے محفوظ ہے، اس میں ہرع ہدکی انسانی ضرور تو تو اور تقاضوں کے تحت رہنمائی کی رعایت رکھی گئی ہے، انسانوں کے لیے ہر زمانے میں پیش آنے والے معاملات اور ضرورت کے لیے رہنمائی کا سامان بھی اس میں پایا جا تا ہے، جو حسب ضرورت خالم ہوتا رہتا ہے، چو اور شرورت کے لیے دہنمائی کا سامان بھی اس میں پایا جا تا ہے، جو حسب ضرورت نظام رہوتا رہتا ہے، چنا نچہ وہ بدلتے ہوئے حالات اور نئے پیش آنکہ واقعات وحوادث کے لحاظ سے رہنمائی کرتا ہے، اور ریقر آن مجید کا وہ بہت بڑا اعجاز ہے، جو کی اور کتا ہے وحاصل نہیں۔

قرآن مجید کے جز جز میں اعجاز ملتاہے، وہ اپی خصوصیات میں منفرد ہے، اور انسان کی استطاعت سے بلندہے، اس کا اصل موضوع انسان کو انسان کو بی اور اپنے خالق کے مقرر کر دہ طریقہ زندگی پر چلانے کی رہنمائی کرتاہے، انسان کو جیسے حالات پیش آئے اور پیش آتے ہیں، اس میں

قرآن مجید سے رہنمائی ملتی ہے،اس ہات کی قرآن مجید کی ترجہ وقفیر کی تنابوں میں علاء نے اپنی اپنی جگہ صلاحیتوں کے مطابق نشائدہی کی ہے اور کرتے رہتے ہیں، جو مختلف تغییر کی تنابوں میں اپنی اپنی جگہ پائی جاتی ہیں،ان علاء میں حضرت مولا نا عبد المها جد دریا با دی گا نام بھی نمایاں حیثیت رکھتا ہے، ان کی خصوصیت یہ ہے کہ انھوں نے جدید تعلیم حاصل کر کے مغربی دانشوروں کی تحقیقات اور علمی کاوشوں سے فائدہ اٹھایا، پھردین علوم کی طرف توجہ کی اور اس میں بھی بڑا اچھا مقام پیدا کیا،اس کے بعد اپنے کودین کے دفاع میں اور خاص طور پرقرآن مجید کے علم میں اختصاص حاصل کرنے کے لیے بعد اپنے کودین کے دفاع میں اور خاص طور پرقرآن مجید کے علم میں اختصاص حاصل کرنے کے لیے لگادیا، علما عسلف کی کوششوں اور تشریحات کوسا منے رکھتے ہوئے علم کے سلسلے میں عصر جدید میں ہونے والی پیش رفت اور نی تحقیقات سے بھی فائدہ اٹھایا، اور الی تفسیر تیار کی کہ وہ علماء اور دانشوروں دونوں طبقوں میں متندو بلندمقام کی حامل ہوئی، اور مقبول عام وخاص ہوئی۔

انھوں نے اپنی آخری عمر میں اس کو اور بہتر بنانے اور جدید تحقیقات کو شامل کر کے مفید بنانے کی کوشش کی ، بیان کی عمر کے آخری حصہ کا کام تھا ، اور ان کی بینے کا وشیں مسود ہے کی شکل میں تقییں ، ہماری مجلس تحقیقات نے ان کے اس مسود ہے کو جو کہ تفییر ما جدی کا نیا ایڈیشن بن رہا ہے قابل اشاعت بنانے کی ذمہ داری لی ، اس کی اشاعت قرآن مجید کی منزلوں کے اعتبار سے سات (ک) جلدوں پر مشمل رکھی گئی ہے ، اس میں پانچ منزلیس پانچ جلدوں کی شکل میں شائع ہوچکی ہیں ، اور بیہ چھٹی جلد تیار ہو کر پر اس میں جارہی ہے ، جو سورۃ الصافات ہے لیے کر سورۃ الحجرات تک مشمل ہے ، اللہ تعالیٰ کا بے حد شکر ہے کہ اس نے کام کو اس منزل تک پہنچانے کی تو فیق عطافر مائی ، اس جلد کی توجہ اور سر پرتی کو بڑا دخل رہا ہے ، ان کے ساتھ ان کے معاونین کی مختنیں شامل ہیں ، جن میں ان کی توجہ اور سر پرتی کو بڑا دخل رہا ہے ، ان کے ساتھ ان کے معاونین کی مختنیں شامل ہیں ، جن میں مطام طور پرمولوی جم مشقیم مختشم بھلکی ندوی کی مخت و توجہ کا بڑا حصہ رہا ہے ، افعوں نے اس مفید و یک منزل پر خاص طور پرمولوی جم مشقیم مختشم بھلکی ندوی کی مخت و توجہ کا بڑا حصہ رہا ہے ، افعوں نے اس مفید و یک منزل پر مطلم کام کو بہتر طریقہ سے انجام دیا ، اور قابل اشاعت بنایا ، اس کے بعد ایک جلد جو آخری منزل پر مشمل ہوگی ، تیار کی جارہ ہی ہا مدید ہے کہ وہ بھی جلد تیار ہو جائے گی ، جو کہ سورۃ ق ہوت اور مناس مشمل ہوگی ، تیار کی جارہ ہی جارہ کی اللہ تعالیٰ قبول فر مائے ، اور مفسر رحمۃ اللہ علیہ کوان کے دین شوق اور اس تک کی صورتوں پر مشمل ہوگی ، اللہ تعالیٰ قبول فر مائے ، اور مفسر رحمۃ اللہ علیہ کوان کے دین شوق اور اس







(۳۷) سُورَهُ الصَّفْتِ مَكِّيةُ سورهُ صافّات مَلَى



## بِسُمِ اللهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ

شروع الله نهایت مهربان، باربار رحم کرنے والے کے نام سے

وَالصَّفْتِ صَفًّا أَ فَالرُّحِرْتِ زَجُرًا ﴿ فَالتَّلِيْتِ ذِكُرًا ﴿ فَالتَّلِيْتِ ذِكُرًا ﴾ وَالسَّفِيتِ ذِكُرًا ﴾ فتم مِمف بانده كور بون والرافرشوں) كى، پر دار فرشوں) كى

#### إِنَّ اللَّهُ كُمُ لَوَاحِدٌ أَ

كتمهارا خداتوايك بى ب إ

لے لینی نہ تین، نہاس سے زائد۔ نہ تین میں سے ایک، نہ ایک تین اقنوموں میں تقسیم، بلکہ محض ایک۔ بیان تو حید کا ہور ہا ہے۔ ہرتم کے شرک اور تو حید فی التثلیث کی تر دید ہور ہی ہے، اور قرور تو حید عددی ہی پر دیا جارہا ہے۔

والصَّفْت صفاً لينى ان فرشتول كاسم جوآسان مين الله كى حدوث يج مين ياس كالمميل احكام مين صف بسته كور سيت مين -

فالزاجوات زجراً یعنی ان فرشتول کی شم جوآسانی خبررسانیوں سے شیطانوں کوڈانٹ بھٹکار کر بھگاتے رہتے ، بیابروبارش کو کھم دیتے رہتے ہیں یا خلائق کواللہ کی نافر مانیوں سے رو کتے رہتے ہیں۔ ای الملائکة التی تزجر السحاب. (راغب، ص: ۲۳۷)

الزحرات كل ما من زحر عن معاصى الله. (كشاف، ج ٤ /ص:٣٢) لعل لملائكة أيضاً يزحرون لشياطين عن التعرض لبنى آدم بلشر والإيذاء. (كير، ج ٤ /ص:١٠١) فالتليث ذكراً يعنى ال فرشتول كي شم جوذ كرالهي كي بيج وتقديس مي كر سخ بين \_ و سورة الصفت ك

50 00 C

## رَبُ السَّمْوَتِ وَالْارُضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُ الْمَشَارِقِ أَ إِنَّا زَيِّنًا

(وه) پروردگار (ہے) آ الول اور ذمین کا اور جو کھان کے درمیان ہاس کا، اور پروردگار شرقوں کا ع بے شک ہم تی نے آ راستہ کیا ہے

السَّمَاءَ الدُّنيَا بِزِيْنَةِ وِالْكُواكِبِ ﴿ وَحِفْظًا مِّنُ كُلِّ شَيُطْنٍ مَّارِدٍ ۞

قری آسان کو چرافوں کی آرایش کے ساتھ اور ہرشریہ شیطان سے حفاظت کی غرض سے (بھی)

لَايَسْمَعُونَ إِلَى الْمَلِا الْاعُلى وَيُقَذَّفُونَ مِنْ كُلِّ جَانِبٍ ۞

وہ عالم بالا کی (باتوں کی) طرف کان بھی نہیں لگا گئے سے اور ہرطرف سے مارکرد تھے دے دیئے جاتے ہیں

قتم بمعنی شہادت پر مفصل حاشے پہلے گزر بچے۔مرادیہ ہے کہ بیساری مخلوقات عالیہ زبان حال سے خدائے یکناوقا در کی گواہ ہے۔

ملے بعنی زمین وآسمان نہ خودد یوتا ہیں، نہان کے الگ الگ کوئی اورد یوتا ہیں۔ نہ کوئی اگن دیوتا ہیں۔ نہ کوئی اگن دیوتا، نہ کوئی سرسوتی دیوی، نہ کوئی اِندرد یوتا، معبود و خالق بس ایک ہی۔

مشارق ہے آ فاب کے طلوع کرنے کے مواقع مراد ہیں ، صیغهٔ جمع اختلاف مطالع کے اعتبارے ہے۔ ہرروز طلوع آ فاب کا زاوید دوسرے دن سے چھنہ کچھ مختلف ہوتا ہے ، اوراس طرح سال کے ۳۲۵ مشرق ہوتے ہیں۔

ای مطالع الشمس وهی ثلث مائة و ستون مشرقاً. (مدارك، ص: ۹۹۷)
رب السمون و الأرض و مابینهما یعنی ساری کا نتات کاپروردگار اسان اور زمین دونوں دنیا میں بہت ہو جے گئے ہیں، اور اسی طرح ان کا درمیانی حصہ بھی ۔ یہال بیان ان سب کی مخلوقیت، مربوبیت اور محکومیت کا ہے۔

رب السمشارق سمت "بشرق" كانقترس ومعبوديت برحاشي سورة البقرة (آيت ١١٥)

اور (۱۴۲) میں گزر چکے ہیں۔

سل یعنی اکثر اور بالعموم تو یمی حالت رہتی ہے کہ رجم کے ڈرسے دور بی دور رہتے ہیں۔ آیت میں بتایا ہے کہ اس نظام کو اکب سے دوکام لیے جاتے ہیں: ایک تو زیب وزینت۔ دوسرے شیطانوں کا دفاع۔

# II SPURE

#### دُحُورًا وَّلَهُ مُ عَذَابٌ وَّاصِبٌ ﴾ إلَّا مَن خَطِفَ الْخَطُفَة

اوران کے لیے عذاب چٹ جانے والا ہوگا سے مگرہاں جو (شیطان) کچھ خبر لے ہی بھاگا

#### فَاتَبَعَهُ شِهَابٌ ثَاقِبٌ ۞ فَاسْتَفُتِهِمُ اَهُمُ اَشَدُّ حَلُقًا اَمُ مَّنُ حَلَقُنَا اللَّهِ المُ اللَّهُ عَلَقُنَا الْ

تواکی دہکتا ہواشعلہ اس کے پیچھولگ لیتا ہے ہے تو آپ ان سے بوچھتے کہ خلقت میں پرلوگ زیادہ بخت ہیں یاوہ جنھیں ہم نے پیدا کیا ہے

السمآء الدنيا\_ لينى قريب رين آسان \_مرادوى آسان بجو مارى زمين عقريب رين

نظرآ رہاہے، اپنی ساخت وتر کیب کے لحاظ سے وہ خواہ کچھ بھی ہو۔

سمآء کے لفظی معنی میں شمول کسی محسوس شے کا ہر گزلازی نہیں، جو بھی ہوائی چا دراس کر ہ کو ہر طرف سے گیرے ہوئے ہیں۔ ہر سمآء ہے۔اوراس کے معنی ضبابہ (Nebula) کہر کے آسانی سے لیے جاسکتے ہیں۔

بزینة د الکواکب بیستارے آسان میں جڑے ہیں یانہیں، قر آن مجیدکوان بحثوں سے نفیاً واثبا تا کوئی تعلق نہیں، وہ صرف بیکہ تا ہے کہ ستارے اس فضائے آسانی کے لیے ذریعہ زینت وسامان آرایش ہیں، اور بیمسئلہ کاایک حسی بلکہ بالکل بدیمی پہلوہے۔

۔ حفظاً من کل شیطن مارد۔ بیشیطانوں کے لیےروک س چیز سے کروی گئ ہے؟ عالم نالا کی ماتوں اور فرشتوں کی ماہمی گفتگو ہے۔

شیطان کے رجم واستراق پر حاشیہ سورۃ المجر (آیت: ۱۵–۱۸) میں گزر چکا۔عالم غیب کی اِن تفصیلات وجزئیات کاعلم انسان کواس کے موجودہ منزل معلومات میں ممکن نہیں۔

مم (آخرت میں)

لیعنی رجم واستراق تواسی دنیا کی سزائیں ہیں، باقی آخرت کی دائمی سزااس کے علاوہ ہے۔ اور بیعذاب دائمی شیطانوں پران کے کفر کی بنا پر مرتب ہوگا۔

يقذفون ..... دُحوراً يعنى جوشيطان جدهر يجمى جانے كى كوشش كرتا ہے، اى طرف

ےم جوم ہوتا ہے۔

۵ (اوراً سے جلا چونک کرر کوریتا ہے) .

و سورة العلمة ك

## STATE OF THE STATE

# اِنَّا حَلَقُنْهُمْ مِّنْ طِيْنِ لَازِبِ ﴿ بَلُ عَجِبْتَ مِنْ طِيْنِ لَازِبِ ﴿ بَلُ عَجِبْتَ مِنْ طِيْنِ لَازِب

گویا گرکوئی شیطان آسانی خرکے ماصل کرنے میں کامیاب ہوبھی جائے تو اس خرکے بہنچانے اور پھیلانے میں تو بہر مال تا کام رہتا ہے۔ بظاہر معلوم ایسا ہوتا ہے کہ ستارے جس مادے ہے ہیں اس میں کوئی خاص صلاحیت وقوت آگ ہے۔ بین ہوئے شیطانوں کے مارنے اور بھاگانے کی ہے۔

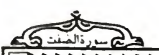
لیکن اس عام خیال پریقینا کوئی دلیل قرآن ہے موجود نہیں کہ جوستار ہوئے ہوئے انسانی آنکھول سے دکھائی دیتے ہیں (اور برسات کے موسم میں اُن کی تعداداور زیادہ ہوتی ہے) وہ بھی شیطانوں کو مزا دینے والے شہاب ٹاقب ہیں! یہ خبرتو عالم بالا سے متعلق ہے، جس کا ہماری حسی بصارت سے کوئی تعلق بی نہیں، ہم جس طرح اپنی ظاہری آنکھوں سے نہ شیطانوں کوآسان پر جاتے دکھے سکتے ہیں، اور نہ ان کو وہاں سے بھا گتے ہوئے، اُسی طرح یہ بھی نہیں دیکھ سکتے کہ ان کے لیے آکہ رحم کیا ہوتا ہے۔ اور جن روش کروں کے لیے آگ کہ رحم کیا ہوتا ہے۔ اور جن روش کروں کے لیے ٹوٹے ہوئے تاروں کا لفظ بول چال میں چل گیا ہے، اہل مرائنس کا بیان ہے کہ بیتارے سرے سے ہوتے بی نہیں جوآسان سے گریں، بلکہ ہر ٹھوں تارے کے مائنس کا بیان ہے کہ بیتارے سرے سے ہوئے ہیں۔ (ملاحظہ ہو، سورة الحجر کا حاشیہ نہر ۱۲ اونہ مرائی کی سے کہ سے میں تیں جوفضا میں آوارہ گھو متے رہتے ہیں۔ (ملاحظہ ہو، سورة الحجر کا حاشیہ نہر ۱۲ اونہ مرائی

٢ (جونةوت مين كوئى التيازر كفتى بنصلابت مين)

اُمّن خلفنا۔ الله کی مخلوق تو انسان بھی ہے، یہاں اشارہ ان مخلوقات کی جانب ہے، جن کا ذکر ابھی گزر چکا ہے، ستارے، آسان، شیطان، فرشتے وغیرہ۔اور تقابل ان کا انسان سے کیا گیا ہے، جس کو طین لازب جیسی معمولی اور کمزور چیز نے بتایا گیا ہے۔

يريد ماذكرمن خلائقه من المائكة والسلوات والأرض وما ينهما. (مدارك، ص: ٩٩٩)

فسل هولاء المنكرين للبعث أيما أشد خلقا هم أم السموات والأرض وما
بينهما من المائكة والشياطين والمخلوقات العظيمة. (ابن كثير، ج٤، ص: ٤)
من من ذوك العقول كر لي آتا هريهال بقاعدة تغليب لايا كيا هريه من تغليباً للعقلاء على غيرهم. (مدارك، ص: ٩٩٩)





## وَيَسْخَرُونَ ﴿ وَإِذَا ذُكِّرُوا لَا يَذُكُرُونَ ﴿ وَإِذَا رَاوُا الَّهَ يَسْتَسْخِرُونَ ﴿ وَيَسْخُرُونَ ﴿

اور پاوگ مشخر کرتے ہیں کے اور جب انھیں سمجھایا جاتا ہے تو یہ بچھتے نہیں، اور جب کوئی نشان دیکھ لیتے ہیں تو اس کی بنسی اڑاتے ہیں

وَقَالُوْ آ إِنْ هَذَا إِلَّا سِحُرٌ مُّبِينٌ ﴿ ءَ إِذَا مِتُنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَّعِظَامًا

اور کہتے ہیں کہ یہ تو صریح جادو ہے ٨ بھلا جب ہم مرك اور مٹى اور بديال ہو گئے

وغلب أولى العقل علىٰ غيرهم. (كشاف،ج٤،ص:٣٦)

هِم، هُم، هُم انتمام ضميرول عمراد كافراننان بلكه خودنوع انسان به-

الضمير لمشركي مكة. (كشاف، ج٤، ص: ٣٦)

الضمير لمشركي مكة أو لبني آدم. (بيضاوي، جد/ص: ٣)

کے (عقیدۂ حشرو جزاوسزایہ)

یعنی پہلوگ انکار ہی پربس ہیں کرتے ، بلکہ مسنحری حد تک پہنچ چکے ہیں۔

عسحبت یعن آپ سلی الله علیه وسلم کواس پر جبرت ہور بی ہے کہ بیلوگ انکار بعث میں ،

ا نكارقدرتِ خداوندي ميں كتنے دلير ہيں!

مطلب بیہ ہوا کہ امکان بعث پر جب ان کے سامنے تقریر کی جاتی ہے، اور دلائل عقلی قائم کیے جاتے ہیں، توبیدوگ تکذیب اور کئے جتی پرتل جاتے ہیں، اور جب اثبات نبوت کے لیے کوئی معجز ہ ان کے سامنے پیش کیا جاتا ہے، تو اس پرمشق شمر کرنے گئے ہیں۔۔ اس شانِ اللی کی قوت موقر ہے انکاران ہے بھی ممکن نہیں، لیکن بجائے اس کی حقانیت کے قائل ہونے کے بید اللی کی قوت موقر ہے انکاران ہے بھی ممکن نہیں، لیکن بجائے اس کی حقانیت کے قائل ہونے کے بید اللی کی قوت موقر ہے لگتے ہیں۔

آیة - ہرالیا خاص واقعہ جس ہے اثبات ِرسالت ہوتا ہو۔۔۔۔اورایسے تا ئیدی غیبی واقعات رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی ہی میں نہیں ،اب تک برابر واقع ہوتے رہتے ہیں۔

لایدذ کرون یستسخرون یرار اوصاف جوشرکین مکہ کے بیان ہوئے ہیں،آج محکم عکرین مستمر کین پر پوری طرح صادق آتے ہیں۔

ءَ إِنَّا لَمَبُعُ وَثُونَ ﴿ أَوَ ابَا وَأَنَا الْاوَّلُونَ ﴿ قُلُ نَعُمُ وَٱنْتُمُ دَاحِرُونَ ﴿ تو كيا پرے اٹھائے جائيں عي اوركيا مارے اللے باپ دادا بھي؟ آپ كهد يجئے كه بال (ضرور) اورتم ذيل بھي ہو ي في فَإِنَّمَا هِي زَجُرَةً وَّاحِدَةً فَإِذَا هُمْ يَنْظُرُونَ ۞ وَقَالُوا يُويُلُنَا هَذَا تیامت توبس ایک بی للکار ہوگی، سویرسب و کھنے بھالے لگیس مے، اور کہیں مے، ہائے ہماری مبخی بیاتو وہی يَوُمُ الدِّيُنِ ۞ هـذَا يَـوُمُ الْفَصُلِ الَّذِي كُنْتُمُ بِهِ تُكَدِّبُونَ ۞ أَحُشُرُوا روز جزا ہے (ب شک) یہ (ای) فیلے کا دن ہے جے تم جمثلایا کرتے تھے وا جمع کرلو الَّذِيْنَ ظَلَمُوا وَازُوَاجَهُمُ وَمَساكَسانُوا يَعْبُدُونَ ﴿ مِن دُونِ اللَّهِ مشرکوں اوران کے ہم مشربوں کو اوران کوجن کی وہ عبادت اللہ کوچھوڑ کر کیا کرتے تھے لا فالوا.....مبین لیعیٰ قرآن کے اعجازی اثر ، نیزرسول کے ہر مجزے کی تاویل بیر کرنا شروع کردیتے ہیں کہ بیتا ثیرتو سحرہے پیدا ہوئی ہے۔۔۔۔اورائ تشخیص کو'' ماڈرن' زبان میں دہرانے والے آج مجی کثرت سے موجود ہیں۔ منكرين بعث كى تقريراوراس كاجواب دونول ندكور موع، ماده يرست منكرين آخرت کی سمجھ ہی میں نہیں آتا کہ مادی ذرات ایک بارمنتشر وحلیل موکر دوبارہ جمع کیے ہوسکتے بن،اوروہ ذکرآ خرت کوانتہا کی جیرت واستعجاب کے کانوں سے سنتے۔ وانتم داحرون منكرين كے جواب ميں كہا جار ہا ہے كه بال الله الت توبير حال جاؤكے، اورتم این ان منکرانه گتا خیوں کی یا داش میں ذکیل وخوار بھی کیے جاؤ گے۔ ا منظروں کی صدائے حسرت ونالبہ درد کے جواب میں غیب سے ارشاد ہوگا۔ هي زجرة واحدة ـ اشاره صور كنخهُ ثاني كي جانب ہے ـ

toobaa-elibrary.blogspot.com

وهي النفخة الثانية. (مدارك، ص: ٩٩٩)

ازواجهم رزوج کے لفظی معنی ساتھی یا معاون کے ہیں۔

ال يفرشتول سے ارشاد موگا۔



# فَاهُدُوهُمُ اللَّى صِرَاطِ الْجَدِيمِ ﴿ وَقِفُوهُمُ إِنَّهُمُ مُسْتُولُونَ ﴿ فَاهُدُوهُمُ إِنَّهُمُ مُسْتُولُونَ ﴿ كِي اللَّهُ اللّلَّالَّةُ اللَّهُ اللّ

أصل الزوج المقارن. (روح، ج٣٢/ص: ٨٠)

يقال لكل مايقترن بآخرمماثلًا له أومضاد زوج. (راغب،ص: ٢٤١)

یہاں ازواج بیویوں کے معنی میں نہیں، بلکہ رفیقوں، ہم مشربوں کے مرادف ہے۔

أى أقرانهم المقتدين بهم في أفعالهم (راغب،ص: ٢٤١، ابو البقاء،ص:٧٧٧)

أى قرناؤهم. (جوهرى عن يونس، ج١/ص: ٢٣٠)

تابعین بلکہ صحابہ سے یہی تفسیر مروی ہے۔

أحرج حماعة عن ابن عباس في لفظ أشباههم وفي لفظ نظراء هم، وروى

تفسير الأزواج بذلك أيضاً عن ابن جبير ومجاهد وعكرمة. (روح، ج٢٣/ص:٧٩-٨٠)

أشياعهم في الشرك. (قرطبي، ج٥١/ص:٧٧)

أي أشباههم وأتباعهم وأمثالهم قال قتادة والكلبي كل من عمل مثل عملهم

فأهل الخمر مع أهل الخمر وأهل الزنا مع أهل الزنا. (معالم، ج٤/ص: ٢٩)

أى أنواعهم وضرباء هم قاله عمر وابن عباس. (بحر، ج٧/ص:٢٥٦)

ما کانوا یعبدون اس کے تحت میں شیاطین واصنام سب آ گئے۔

مطلب سيہوا كرحشر ميں مكرول كے رئيس اورعوام ،سردار اور بيرومع ان كے معبودانِ باطل

كسب اكتفي كي جائيں گے۔

الذین ظلموا۔ کھلی ہوئی مرادمشرک کا فروں سے ہے،جیبا کہ و ماکانوا یعبدون سے ہاکل واضح ہور ہاہے۔

هم المشركون. (بيضاوى، ج٥/ص: ٤)

ES PUNT E

#### مَالَكُمُ لَا تَنَاصَرُونَ ۞ بَلُ هُمُ الْيَوْمَ مُسْتَسُلِمُونَ ۞ وَٱقْبَلَ بَعُضُهُمُ

(اب) تمصی کیا ہوا کہ کوئی ایک دوسرے کی مدنبیں کرتا کا نہیں! بلکہ وہ (سب)ای روز سرا فکندہ ہول مے اور ایک دوسرے کی طرف متوجہ ہوکر

عَلْى بَعُضِ يَّتَسَاءَ لُونَ ﴿ قَالُو ٓ النَّكُمُ كُنتُمُ تَأْتُونَنَا عَنِ الْيَمِيْنِ ﴿ عَلَى الْمُعِينِ ﴿ وَالْمُولِينَ اللَّهِ مِن اللَّهُ مِن اللّهُ مِن اللَّهُ مُن اللَّهُ مِن اللَّالِي اللَّهُ مِن اللّ

ال (حالانکه دنیامیں تو خوب کرتے رہتے تھے، اور اپنی ای باہمی اعانت ونصرت پر فخر وناز بھی رکھتے تھے)

یے طنزیہ سوال کا فروں ہے ان کی تکلیف کے اور بڑھانے کے لیے ہوگا۔۔۔۔ یہ وہ وقت ہوگا کہ جب نہ لیڈروں کے ساتھ نعرے لگانے والوں اور جلوس نکالنے والوں کے جتھے ہوں گے، اور نہ شہنشا ہوں کے ساتھ امیروں، وزیروں اور مصاحبوں کی پلٹنیں، اور نہ چنگیزوں اور ہلا کو وُں کے ساتھ صف شکن جانبازوں کے لئکر۔

فاهدوهم إلى صراط الححيم ليعنى ان سب كودوزخ كى طرف لے جاؤ - مطلب بير ہواكہ اہل كفر كے جب رئيس وعوام، مقتدا اور مقتدى سب جمع ہوجائيں گے، توتكم ہوگا كہ سب كو دوزخ كى طرف باك ديا جائے۔

سول عوام كفارا بن سردارول سے كہيں گے كہ ب شكتم نے بميں كفر برصريحا مجبورتو نہيں كيا تھا، كيكن تم ترغيب وتح يص كمختلف طريق اختيار كركر كے برطرح كازور جو بم پرديا كرتے تھے۔
تأتوننا عن اليمين اتيان عن اليمين كمعنى محاور كيل ذوراور دباؤ دُا لئے كآتے ہيں۔
عن القوة و القهر، إذا اليمين موصوفة بالقوة و بها يقع البطش أى أنكم تحملوننا على الضلال و تقسروننا عليه. (مدارك، ص: ١٠٠٠)

أى عن أقوى الوجوه. (بيضاوى، ج٥/ص:٥)

أى تخدعوننا و تفتنوننا عن طاعة الله. (ابن قتيبة،غريب القرآن،ص:٣١٨) عن البمين كنابيريكي مجما كياب كماه فق كاطرف السيروك كے ليا تقد أى عن الناحية التي كان منها الحق فتصرفوننا عنها. (راغب،ص:٦١٣)



قَالُوا بَـلُ لَّـمُ تَـكُـونُوا مُؤْمِنِينَ ۞ وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيُكُمُ مِّنُ سُلُطِنِ ۚ بَلُ رغنه) کہیں گے کہ نہیں، بلکہ تم خود ہی ایمان نہیں لاتے تھے، اور ہارا تم پر کوئی زور تو تھا نہیں، بلکہ كُنتُهُ قَوُمًا طُغِين ﴿ فَحَقَّ عَلَيْنَا قَوُلُ رَبَّنَا لَالَّالِقُون ﴿ كُنتُهُ وَكُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَكُ خود ہی سرکتی کیا کرتے تھے سوہم (سب ہی) پر ہمارے پرور دگار کی یہ بات محقق ہو چکی تھی کہ ہم (سب) کومزہ چکھنا ہے فَاغُويُ الْكُمُ إِنَّا كُنَّا عُويُنَ ﴿ فَإِنَّهُمْ يَوْمَعِذِ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴿ ہم نے تصیر بھی گراہ کیا اور ہم خود بھی گمراہ تھے تہلے سووہ (سب کے سب) اس روز عذاب میں شریک رہیں گے إِنَّا كَذَٰلِكَ نَفُعَلُ بِالْمُجُرِمِينَ ۞ إِنَّهُمْ كَانُوْآ إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَآ اللَّهُ ہم مجرموں کے ساتھ ایسا ہی کیا کرتے ہیں یہ اوگ ایسے تھے کہ جب ان سے کہا جاتا تھا کہ اللہ کے سوا إِلَّا اللَّهُ يَسُتَكُبرُونَ ﴿ وَيَقُولُونَ آئِنَّا لَتَارِكُواۤ الْهَتِنَا لِشَاعِرِ مَّجُنُونٍ ۞ کوئی معبود نہیں توبیلوگ تکبر کیا کرتے تھے اور کہا کرتے تھے کہ کیا ہم اپنے خداؤں کوایک دیوائے شاعر کی بات پر چھوڑ دیں گے؟ کا ا کے کہ ہم کیا کریں ،اسباب ہی اپنے میں کہیں گے کہ ہم کیا کریں ،اسباب ہی ایسے اسباب ہی ایسے الی ایسے اسباب ہی ایسے اسباب ہی ایسے اسباب ہی ایسے اسباب ہی ایسے ایسے اسباب ہی اکٹھے ہو گئے کہ ہم خود بھی گمراہ ہوئے ، اوراپی گمراہی کوتم تک پہنچایا، توتم بھی بدا ختیارخود گمراہ ہوئے۔ ذمہ داری ہے بری کوئی نہیں ،سب کواینا اپنا کفر بھگتنا ہے۔ امام رازی رحمة الله علیہ نے خوب لکھا ہے کہ اگر ہر گمراہ کی ذمہ داری مغوی پر ڈال دینے کا قاعدہ صحیح تشکیم کرلیا جائے ،تو پھردنیا میں کوئی شخص قابل سزارہ ہی نہ جائے گا ، کہاس مغوی کا بھی تو کوئی ا اور مغوی ہوگا، اور اس کا کوئی اور۔ اِس سے صاف و وروشکسل لازم آتا ہے، اور ذمہ داری ایک سے دوسرے پر برابر بٹتی ہی چلی جائے گی۔ (بیبر، ج۲۲/ص:۱۱۸) ه مشرکین عرب کا بیان ہور ہا ہے کہ وہ دین جاہلیت کی''تہذیب اعلیٰ وبرتر'' (Superior Culture) پرنازاں ہیں،اور جب خالص اور کھری تو حیداُن کے سامنے پیش کی جاتی ہے تواسے قبول کرنے میں اورایے مشر کانہ عقائد سے دستبردار ہونے میں اپنی کسرشان سمجھتے ہیں۔اور پیمبر کے لیے بینظر مید قائم کے ہوئے کہ بیتو ایک محض خیالی منصوبہ بازشخص ہے،اس کے کھ



ES PUNI ES

# بَلُ حَاءَ بِالْحَقِّ وَصَدُّقَ الْمُرْسَلِيُنَ ﴿ إِنَّكُمُ لَذَا يَقُوا الْعَذَابِ

نہیں،اصل یہ ہے کدو ایک سچادین لے کرآئے ہیں اور (دوسرے) ہیمبرول کی تقدیق کرتے ہیں اللے تم (سب) کوعذاب دردناک

الْآلِيْمِ أَوْمَاتُحْزَوُنَ إِلَّا مَاكُنتُمُ تَعْمَلُونَ ﴿ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخُلَصِينَ ﴿

چھنا پڑے گا اور تم کو ای کابدلہ ملے گا جوتم کیا کرتے تھے کا مگر ہاں جواللہ کے خاص کیے ہوئے بندے ہیں

أُولِيكَ لَهُمُ رِزُقُ مَّعَلُومٌ ﴿ فَوَاكِهُ وَهُمُ مُكْرَمُونَ ﴿ فِي جَنَّتِ النَّعِيمِ ﴿

ان کے لیے غذائے معلوم ہے لیعنی میوے، اوروہ عزت کے ساتھ راحت کے باغوں میں ہوں گے 1

ے اپنے قدیم وہشتنی عقائدہم کیوں کربدل دیں۔

بالمحرمین محرمین سے مرادعام گنهگارنہیں، بلکہ جرم کفروشرک کے مرتکبین مرادیں۔ أی الذین جعلوا لله شرکاء. (معالم،عن ابن عباس،ج ٤/ص:٣٠)

أى بالمشركين. (بيضاوى، ج٥/ص:٥ ـ روح، ج٢٢/ص:٨٣)

اورصرف يهبين نهيس، بلكه بيلفظ الني مطلق صورت ميس جهال جهال بهي قرآن مجيد ميس آيا

ہے،مراد کافرہی ہیں۔

يدل على أن لفظ المجرم المطلق مختص في القرآن بالكافر. (كبير، ج٢٦/ ص:١١٨)

كل مجرم في القرآن فالمراد به الكافر. (أبو البقاء ، ص:١٢٨٤)

الے مشرکوں کو جواب مل رہا ہے کہ ان پیمبر کی زبان سے اظہار تمام تر حقائق ہی کا

مور ہا ہے۔ بھلا شاعری، خیال بندی مضمون آفرینی کوان پیمبران تعلیمات سے کیا مناسبت ہے؟ الله

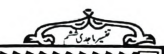
کا بھیجا ہوا، اتارا ہواسچا دین ہمیشہ ہے ایک رہا ہے، پرانے پیمبر باربارای کولائے ،اوراب سے نئے

پیمر بھی ای کی تجدید کررہے ہیں۔

کے یعن اس عام ومشترک سزاکے باب میں کوئی ظلم کسی تنم کانہیں بفس کفروا نکار میں تم سب شریک تنے ،اس لیے لازم ہے کہ آج سزائے کفر میں بھی سب شریک ہو۔

الم کی چنانچہ بیسارے ماکولات ان کے سامنے عزت واحر ام کے ساتھ پیش کے جا سی کی گراگر کی جھولی میں کچھوڑال دیا گیا۔





# عَلَى سُرُرٍ مُتَقْبِلِيُنَ ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِمُ بِكُأْسٍ مِّنُ مَّعِيُنٍ ﴿ فَ عَلَيْهِمُ بِكُأْسٍ مِّنُ مَّعِيُنٍ ﴾ تخول پر آمنے مامنے بیٹے ہوئے، ان پر جام دورکرے گا بہتی ہوئی (شراب)ے(لبریز)

### بَيْضَاءَ لَذَّةٍ لِّلشِّرِبِيُنَ ﴿ لَافِيهَا غَوُلٌ وَّلَا هُمُ عَنُهَا يُنُزَفُونَ ۞

سفید سفید، پینے والوں کے حق میں خوب لذیز اس سے نہ چکرآئے گا، اور نہ اس سے وہ بہکی بہکی باتیں کریں گے 19

فواکه عربی میں بیلفظ بوری وسعت رکھتا ہے، اور اردو کے کسی ایک لفظ ہے اس کا ترجمہ ممکن نہیں عربی میں ف اسم سے مراد صرف میوے ہی نہیں ، بلکہ ہروہ لذیذ وفیس چیز ہے جوانسان بیٹ بھرنے کے لیے نہیں ، بلکہ ذاکقہ کے لیے کھا تا ہے۔ جنت میں اہل جنت کے جسم کو تغذیہ کی سرے سے ضرورت ہی نہ ہوگی ، اس لیے کہ وہاں جسم فنا پذیر نہ ہوں گے۔ اہل جنت تو جو بچھ کھا ئیں پئیں گے صرف مزے اور لطف ہی کے لیے سے انگریزی میں اس کے لیے قریب ترین لفظ من سے ۔ "نگریزی میں اس کے لیے قریب ترین لفظ من سے ۔ "نگریزی میں اس کے لیے قریب ترین لفظ من سے ۔ "دریفریشمنٹ" ہے۔

وهي كل مايتلذذ به ولايتقوت لحفظ الصحة، يعنى أن رزقهم كله فواكه لأنهم مستغنون عن حفظ الصحة بالأقوات. (كشاف، ج٤/ص: ٠٤)

الفاكهة عبارة عما يؤكل لأجل التلذذ لا لأجل الحاجة. (كبير، ج٢٦/ ص: ١١٩) الفاكهة مايقصد للتلذذ دون التغذى. (بيضاوى، ج٥/ص: ٥)

جنّت النعيم ايس باغ جن ميں راحت بى راحت بوگى ، تكليف كا كميں گر ربھى نه بوگا۔ في جنّت ليس فيها إلا النعيم. (بيضاوى، جه/ص: ٥)

19 یعنی اس میں صرف سرور ہی سرور ، لذت ہی لذت ، لطافت ہی لطافت ہوگی ، نشہ، دورانِ سر، وغیرہ کی ساری تکلیف دہ کیفیات سے وہ یکسرخالی ہوگی ۔غرض بید کہ دنیا کی شرابوں اوراس شراب طہور کے درمیان بجزنام کے اورکوئی چیزمشترک نہ ہوگی ۔

من معین۔اشارہ کثرت کی جانب ہے، یعنی شراب کے دریا بہہر ہے ہوں گے۔ معین وہ چیز ہے جو پانی کی طرح چشمہ سے اہل رہی ہو۔

المعين مأخوذ من عين الماء أي يخرج من العيون كما يخرج الماء. (كبير، ج٢٦/ص:١١٩)

#### و الصفت

## وَعِنُدَهُمُ قَصِرْتُ الطَّرُفِ عِينٌ ﴿ كَانَّهُنَّ بَيُضٌ مَّكُنُونٌ ۞

اوران کے پاس بیجی نگاہ والیال بری آ کھ والیال ہول گی، گویا وہ انڈے ہیں چھے چھیائے (ر کے ہوئے) مع

لذة مي مذف مضاف م، يعنى ذات لذة \_

قال الزجاج أى ذات لذة فعلىٰ هذا حذف المضاف. (كبر، ج٢٦/ص:١٢٠) مي بھى ہوسكتا ہے كه وصف لذت كى زيادتى كے اظہار كے ليے لذيذ چيز كونفس لذت سے اور صيغة مصدر سے تعبير كرديا گيا ہو۔

وصفت بالمصدر للمبالغة بجعلها نفس اللذة. (روح، ج٢٢/ص: ٨٧) صاحب بحرف دونون تركيبين فقل كردى بين ـ

کأس قرآن مجید میں جہاں جہاں آیاہے، مراد شراب ہی ہے۔

قال ابن عباس والضحاك والأحفش كل كأس في القرآن فهو حمر (بحر، ج٧/ص:٣٥٨) جام شراب كو كأس أى وقت كمت بين جب وه شراب سے لبريز ہو، ورنه خالى جام كے ليے

اورالفاظ بين مثلًا اناء ياقد -.

والعرب تـقـول لـلإناء إذا كان فيه خمر كأس، فإذا لم بكن فيه خمر قالوا إناء

وقد-. (قرطبی، ۱۰/ص:۷۷)

غول کے معنی فساد کے بھی ہیں اور در دسر کے بھی۔

قال الليث الغول الصداع. (كبير، ج٢٦/ص:١٢٠)

م اورگردوغبار وداغ سے بالکل محفوظ)

تشبيه صرف صفائی اورآب و تاب میں ہے،اردوخواں اس پر جیرت نہ کریں۔محاور ہُ عرب

میں پیشبیہ عام ہے۔

كان هذا اللون في غاية الحسن، والعرب كانوا يسمون النساء بيضات

الخدور.(كبير،ج٢٦/ص:١٢٠)

العرب تشبه النساء ببيض النعام. (ابن قتيبة، غريب القرآن، ص: ٣١٩)

و الفاد كا

S Purvi B

#### فَاقُبَلَ بَعُضُهُمُ عَلَى بَعُض يُّتَسَاءَ لُونَ ۞ قَالَ قَايَلٌ مِّنُهُمُ پرایک دوسرے کی طرف متوجہ ہوگر بات چیت کریں گے اللہ ان میں سے ایک کہنے والا کمے گا إِنِّي كَانَ لِي قَرِيُنَّ ﴿ يُقُولُ آئِنَّكَ لَمِنَ الْمُصَدِّقِينَ ﴿ ءَ إِذَا مِتْنَا ہ میراایک ملا قاتی تھاوہ کہا کرتا تھا کیا تو بھی (حشر کے ) معقدون میں ہے ہے؟ تو کیا جب ہم مرجا ئیں گے وَكُنَّا ثُرَابًا وَعِظَامًا ءَ إِنَّا لَمَدِينُونَ ﴿ قَالَ هَلُ ٱنْتُمُ مُّطَّلِعُونَ ﴿ اور مٹی اور بذیاں ہوجا کیں گے تو جز اوسز ادیے جا کیں گے؟ ۲۲ ارشاد ہوگا کر کیاتم (اسے) جھا تک کرد بھنا چاہتے ہوا سی عِیُنّ میں خلاصہ آگیاان کےحسن و جمال کا ،اور قساصہ ات السطر ف سے!شارہ ہوگیا کہ علاوہ حسن صورت کے غیرت وحسن عفت سے جنت میں بھی موصوف رہاں گی۔ جنت میں مادی لطف بھی ہرقتم کے حاصل ہوں گے۔ از دواجی لطف سے محروم ہوجانے کے کوئی معنی نہیں ،اور نہ آج بیسویں صدی مے مفسر کواس حقیقت کے اظہار میں کسی طرح کی شرم کی ضرورت ہے۔قرآن مجیدنے جنتیوں کے لیے زوجی لذتوں کوئین موقع مدح در غیب میں بیان کیا ہے۔ **ک**ے انفرادی، مادی لذتیں بڑی ہی بڑی بھی اہل جنت کے لیے کافی نہ ہوں گی۔ ہم مشربوں، دوستوں، عزیزوں کے اجتماع کالطف ان سب لذتوں پر دوبالا ہوگا۔ الم الله العنى دنيا مين ميراايك ملنے والاتھا، وہ مجھے سے طنزاً كہا كرتا تھا كە' كيوں مياں! تم بھی حشر ونشر کے ڈھکوسلوں کے قائل ہو'؟ مدینون دین کے اصلی معنی جزائے ہیں۔مدینون کے معنی جزایانے والے کے ہوئے۔ لمدينون أي مجزيون. (تاج، ج٨١/ص:٥١٥) أى مجزيون محاسبون. (لسان، ج٤/ص: ٠٤٥) أى لمبعوثون ومحاورون. (روح، ٢٣٠/ص: ٩١) ۲۲س (تو فوراً جھا تک کرد کھے ہی او، بغیر کی آلہ یامشین کی مدد کے) قال كافاعل ق تعالى بهى موسكتا ، جسياً لمفسرتها نوى فقرارديا ب ( تفانوى ، ج٢/ ص: ٣٨٠) اور بيضاوي وغيره مين بھي بي ټول نقل ہوا ہے (بيضاوي، ج٥/ص: ٢) اور خودوه جنتي بھي ہوسكتا

#### فَاطَّلَعَ فَرَاهُ فِي سَوَآءِ الْجَحِيمِ ﴿ قَالَ تَاللَّهِ إِنْ كِدُتَّ لَتُرُدِين ﴿ سودہ (شخص) جھانکے گا تواہے وسط جہنم میں دیکھے گا ۲۴ (اور) بول اٹھے گا اللہ کی تم تو تو مجھے ہلاک ہی کرڈ النے کوتھا

وَلُولَانِعُمَةُ رَبِّي لَكُنتُ مِنَ الْمُحُضَرِينَ ﴿ أَفَمَا نَحُنُ بِمَيِّتِينَ ﴿

اور اگرمیرے پروردگار کا فضل نہ ہوتا تو میں بھی ماخوذ لوگوں میں ہوتا ہے تو کیا ہم (اب) نہ مریں گے

إِلَّا مَـ وُتَتَنَا الْأُولِي وَمَانَحُنُ بِمُعَدَّبِينَ ۞ إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ۞

بجر پہلی بار کے مرکینے کے، اورنہ ہم کوعذاب ہوگا! ۲۶ بے شک بہت بڑی کامیابی یہی ہے کا

ہے، جواینے رفیقوں، ہمنشینوں سے پیکلام کرے گا،اور پیقول جمہور مفسرین کا اختیار کیا ہوا ہے۔ یہ ہرگز ضروری نہیں کہ ساری جنت میں ایک ہی شخص اس کا قائل ہو، بلکہ أنتہ مطلعو ن کے صيغه جمع سے تو ظاہر ہور ہاہے کہ یہ بہتوں کا تجربہ ہوگا۔

۲۴ سوآء الححيم كے لفظ سے بير مراد نہيں كه وہ جہنم كا وسط تقيقى ہے۔ محاورات ميں "پیوں چ" برابر بول دیتے ہیں، جب مرادخوب کھر ہے ہوئے ہونے سے ہوتی ہے۔

"ف اطلع سے ظاہر أمعلوم ہوتا ہے کہ جنت اعلیٰ میں اور دوزخ اسفل میں ہے، اوراس وقت ہا ہم الی نسبت ہوگی کہ جھا نکنے سے نظر آ جائے گا''۔ (تھانوی ،ج۲/ص:۳۸۱)

اور بڑے سے برافاصلہ بھی اہل جنت کے لیے دیکھنے میں ذراسی بھی رکاوٹ نہ پیدا کر سکے گا۔ کے لیمن تونے مجھے خراب کرنے اوراپنا ہم خیال بنانے میں کوئی کسراٹھانہیں رکھی تھی۔ محض فضل خداوندی تھا،جس نے مجھے عقیدہ کیجے پر قائم رکھا۔

۲۲ (سوابہمیں ہرطرح کااطمینان اورکامل نے فکری حاصل ہے) یہ سب کچھ جوش مسرت میں اس جنتی کی زبان پر آ جائے گا،اور جنت میں پہنچ کراحساس ىرت بے نہایت بھی، مالکل قدرتی اور برمحل۔

مونتنا الأولى مرادوه طبعي موت ہے جو ہرانسان كوأس كى زندگى كے ختم يرپيش آتى ہے۔ کا<sub>چ</sub> کینی جنت کی ان نعتوں سے سرفرازی۔

الإشارة إلى ما هم عليه من النعمة والخلود والأمن من العذاب. (بيضاوي، ج٥ /ص:٦)

و سورة السلت ك

ES PUNT CO

### لِمِثُلِ هَذَا فَلَيَعُمَلِ الْعَمِلُونَ ﴿ اَذَٰلِكَ خَيْرٌ نُزُلًّا اَمُ شَحَرَةُ الزَّقُومِ ﴿

الی ہی ( کامیابی ) کے لیے عمل کرنے والوں کو عمل کرنا چاہیے، بھلا یہ دعوت بہتر ہے یا زقوم کا درخت؟ ٢٨

إِنَّا جَعَلُنْهَا فِتُنَّةً لِّلظَّلِمِينَ ﴿ إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَخُرُجُ فِي آصُلِ الْجَحِيمِ ﴿

ہم نے اس کوکافروں کے لیے (موجب) آزمایش بنایا ہے وی وہ ایک درخت ہے جوقعردوزخ میں سے نکتا ہے

طَلُعُهَا كَأَنَّهُ رُءُ وُسُ الشَّيْطِيُنِ ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا كِلُونَ مِنْهَا فَمَالِعُونَ

اس کے پھل ایسے ہیں جیسے سانپ کے پھن جس تووہ لوگ اس سے کھائیں گے اورای سے

یہ حوراورقصور، جنت کی لذتیں اور سرور، قابل مضحکہ نہیں کہ ہمارے صوفی اور شاعراضیں طنز و تمسنحر کا نشانہ بنائے رکھیں، یہ سب مطلوب شرعی ہیں، محل ومظہر رضائے اللی ہیں۔ قرآن مجیدانھیں بار باربطور مطلوب بلکہ مقصود کے پیش کررہاہے۔

۲۸ (جو کخی وناخوش گواری میں اپنی مثال آپ ہے)

السزقوم ایک درخت ہے، جوعرب میں اپنی کمنی کے لیے مشہورتھا۔ فارس میں اسے خطل اور اردو میں اندرا کین کہتے ہیں۔ دوزخ میں آگ سے پیدا ہوگا، اور کسی طرح بھی انسانی غذا کے قابل نہ ہوگا۔ مجاز اُہرز ہریلی اور بدمزہ چیز کو کہتے ہیں۔

قال ثعلب: الزقوم كل طعام يقتل. (تاج، ج٦٦ /ص: ٣٢٠)

عبارة عن أطعمة كريهة في النار. (راغب،ص:٢٣٨)

**19** (ای دنیامیں کردیکھیں کون اسے من کراس کی تقدیق کرتا ہے در کون تکذیب وتفحیک) دفسوم کے ایک اور معنی خرما اور مسکہ کے بھی ہیں۔مشرکین عرب نے یہی معنی لے کر مضحکہ

شروع كرديا تقابه

الظلمين - ظالمول سے يہال مراد كافرومشرك بى ہيں ـ

أى المشركين. (قرطبي، ج٥١ /ص:٨٦)

مسل جیسے ہندوستان میں ناگ پھنی کے بتے ہوتے ہیں، نواح یمن میں بھی اس نام

کاایک سخت بدمنظر پودا ہوتا ہے۔





قيل: رؤوس الشياطين نبت معروف قبيح، يسمى رؤوس الشياطين، شبه طَلُع هذه الشجرة. (لسان، ج٧/ص:٢١)

نبت معروف قبيح الرأس. (كبير، ج٢٦/ص:١٢١)

شجرة معروفة تكون باحية اليمن منكرة الصورة. (روح، ج٢٦/ص:٩٦)

اورصاحب روح نے دوشعر بھی ای معنی میں نابغه اوراضمعی کے پیش کے ہیں۔
کانه۔ تشبیه بدشكی اور بدمنظری میں ہے۔ محاورہ عرب میں انتہائی فتیج اور بدنمائی کے موقع پر مثال شیطان ہی سے لاتے ہیں کہ شیطان کا ساچرہ، شیطان کا ساسر۔ شیطان کا مشاہدہ گوکسی نے

نہیں کیا ہے، لیکن میلم تو بہر حال ہے کہ وہ فتیج ترین صورت کا ہے۔

قال الزجاج: وجهه أن الشيئ إذا استُقبح شُبّه بالشياطين فيقال كأنه وجه شيطان و كأنه رأس شيطان، والشيطان لايرى، ولكنه يستشعر أنه أقبح مايكون من الأشياء. (لسان، ج٧/ص: ١٢١، تاج، ج٨١/ص: ٣٢٢)

تو و ہی نہایت درجہ پدشکل اور بدمنظر پودایہاں مرادے۔

أى فى تناهى الكراعة وقبح المنظر والعرب تشبه القبيح الصورة بالشيطان فيقولون كأنه وجه شيطان أو رأس شيطان. (روح،ج٢٣/ص:٩٥)

واعتقدوا في الشياطين نهاية القبح والتشويه في الصورة والسيرة... فكذلك وجب أن يحسن التشبيه برؤوس الشياطين في القبح وتشويه الخلقة. (كبير، ج٢٦/ص: ٢١) قال ابن عباس رضى الله عنهما: هم الشياطين بأعيانهم شُبّه بهما بقبحهما، لأن الناس إذا وصفوا شيئاً بغاية القبح قالوا: كأنه شيطان. (معالم، ج٤/ص: ٣٣)

وقيل أراد به عارم الحن فتنبه به لقبح تصورها. (راغب،ص:٢٩٣)

قسل كأنه رؤوس الشباطيين كأنه رؤوس حيّات، فإن العرب تسمى بعض الحيات شيطاناً، وقبل: هو حية له عُرُف قبيح المنظر. (لسان، -٧/ص: ١٢١)

مِنْهَا الْبُطُونَ أَنْ أَمُّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْبًا مِّنُ حَمِيْمٍ ﴿ ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشُوبًا مِّنُ حَمِيْمٍ ﴿ ثُمَّ إِنَّ پیٹ بجریں گے پھر انھیں کھولتا ہوا پانی ملاکر دیا جائے گا آج پھر اخیر مَرُجِعَهُمُ لَاإِلَى الْجَحِيْمِ ۞ إِنَّهُمُ ٱلْفَوْا ابَّاءَهُمُ ضَالِّينَ ۞ فَهُمُ ٹھکانا ان کادوزخ ہی کی طرف ہوگا انھوںنے اپنے بیووں کو گمراہ پایا تھا سویہ بھی عَلَى الْسُرِهِمُ يُهُرَعُونَ ﴿ وَلَقَدُ ضَلَّ قَبَلَهُمُ ٱكْثَرُ الْآوَّلِيُنَ ﴾ انھیں کے قدم پر تیزی کے ساتھ چل پڑے ۳۲ اوران سے پہلے بھی اگلوں میں اکثر گراہ ہو چکے تھے قيل هي حية حفيفة الجسم. (راغب،ص:٣٩٣) وقيل الشياطين حيات هائلة قبيحة المنظر . (بيضاوي، ج٥/ص:٧) وهي من أقبح الحيات وبها يضرب المثل في القبح. (كبير، - ٢٦/ص:١٢٤) اس (غساق لینی پیپ کے ساتھ) یعن بھوک ہے مضطر ہوکرتوزقوم ہے بید بھریں گے،اور پیاس سے بے قرار ہوکر کھولتا ہوا يانى بيب ملاجوابيث مين انديليس ك\_أعادنا الله منه. ا میں اپنے بڑوں کی دیکھا دیکھی گمراہی کے راستے میں بڑیے شوق ورغبت سے حلنے لگے، اور خود دلائل وشواہدیر ذراغورنہ کیا۔ إنهم .....ضالين آيت نے صاف كرديا كه ال نتيجه كاتر تب الل جہنم يرصرف الل كيے ہوگا کہ انھوں نے دلیل صحیح کی پیروی حجموڑ کرمنس اندھی تقلید شروع کر دی تھی۔ والمقصود من الآية أنه تعالىٰ علل استحقاقهم للوقوع في تلك الشدائد كلها

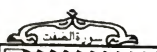
بتقليد الآباء في الدين وترك اتباع الدليل. (كبير، ج٢٦/ص: ١٢٥)

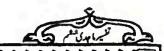
اورامام رازیؒ نے لکھا ہے کہ اندھی تقلید کے ذم میں اگر کوئی اور آیت قرا آین میں نہ ہوتی تو یہی ایک آیت کا فی تھی۔

ولولم يو حد في القرآن آية غيرهذه الآية في ذم التقليد لكفي. (كبير، - ٢٦/ ص: ١٢٥)

7007

وَلَقَدُ أَرُسَلُنَا فِيهِمُ مُّنُذِرِينَ ﴿ فَانْظُرُ كَيُفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُنذَرِينَ ﴿ اور ہم نے ان میں بھی ڈرانے والے بھیج تھے سود کھے لیجئے ان کا کیسا برا انجام ہوا جنھیں ڈرایا گیا تھا إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخَلَصِينَ ﴿ وَلَقَدُ نَادَىنَا نُوحٌ فَلَنِعُمَ الْمُحِيبُونَ ﴿ اللَّهِ عِبْدُونَ ﴿ البتہ وہ بیس جواللہ کے خاص کیے ہوئے بندے تھے سے اورہم کونوح نے پکارا، اورہم خوب فریاد کے سننے والے ہیں سس وَنَحَّيُنَهُ وَأَهُلَهُ مِنَ الْكُرُبِ الْعَظِيمِ ﴿ وَجَعَلْنَا ذُرِّيَّتُهُ هُمُ الْبَقِينَ ﴿ اور ہم نے ان کواوران کے گھر والوں کو برئے بھاری غم سے نجات دی سے اور ہم نے باتی اٹھیں کی سل کوتور کھا وَتَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِيُنَ ﴿ صَلَّمْ عَلَى نُوح فِي الْعَلَمِينَ ﴿ إِنَّا اور ہم نے ان کے لیے بیچھے آنے والوں میں (یہ بات) رہنے دی۔ کہنوح پرسلام ہوعالم والوں میں ۳۶ بےشک سوسل (بلکہوہ اس عذاب دنیوی ہے بھی محفوظ رہے) لین جھول نے ہیمبروں کی ندی ،ان پر دنیا میں بھی کیے کیے عذاب آئے۔ عباد الله المخلصين يعن الرايان -أي الذين أخلصهم الله تعالىٰ بتوفيقهم للإيمان والعمل. (روح، ٣٣٠/ ص:٩٧) الماسل (چنانچ ہم نے نوٹ کی بھی من لی ،اورا سکیے آتھی کی نہیں ،ہم سب ہی کی سنتے ہیں) ولقد نادینا\_ یعنی ہمیں اپنی نصرت اور کا فرول ہے انتقام کے لیے یکارا۔ ۵۳۵ (اور کا فروں کوغرق کر دیا) الكرب العظيم مراد م كافرول كى تكذيب دايذات بيش آنے والاغم \_\_\_\_قص نوح عليه السلام يرحاشيے كى بارگز رچكے ہیں۔ مرشد تھا نویؓ نے فر مایا کہ طبعی غم کمال کے منافی نہیں ، اقتضاءات ِطبعی کاملین میں بھی یا تی رہتے ہیں،اوراس کے خلاف جو کچھ منقول ہے،وہ غلبہ حال ہے۔ (تھانوی،ج۲/ص:۳۸۲) ٢ سام چنانچيآج تک ملائکه دمونين ان برسلام بهجتے اوران کے حق ميں رحمت کی وعا





# كَذَٰلِكَ نَهُ يَ مِ الْمُحُسِنِيُنَ ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِيُنَ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِيُنَ ﴿ مَا لَكُومُ مِنْ عَلَى اللَّهُ مَا لَكُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ عَلَى اللَّهُ مَا لَكُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا لَكُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللّ

ثُمَّ أَغُرَقُنَا الْاحَرِيُنَ ﴿ وَإِنَّا مِنْ شِيعَتِهِ لَابُرْهِيمَ ﴿ إِذْ جَاءَ رَبُّهُ

پر ہم نے ڈبود یااوروں کو سے اوران کے طریقہ والوں میں ابراہیم بھی تھے کہ ان کا قصہ یاد کیجئے) جب وہ اپنے پر وردگار کی طرف

#### بِقَلُبٍ سَلِيُمٍ ۞ إِذْ قَالَ لِآبِيُهِ وَقَوْمِهِ مَاذَا تَعُبُدُونَ ۞

قلب سلیم کے ساتھ متوجہ ہوئے ہے جب کہ انھوں نے اپنیاب اوراپی قوم سے کہا کہتم کس (واہیات) چیز کی عبادت کرتے ہو

و جعلنا ....هم البقین چنانچهآج دنیامیں جتنی بھی آبادی ہے،سب حضرت نوح ہی کی نسل ہے۔ سے لیعنی دوسر کے کیش اور مذہب والوں کو ،مشر کوں کو۔

أى المغايرين لنوح عليه السلام وأهله وهم كفار قومه أجمعين. (روح، ٣٣٠) ص: ٩٩)
ثم يهال تراخى ذكرى كے ليے ہے، ورندز مانى اعتبار سے جعلنا ذريته هم البنقين اور أغرقنا الآخرين دونوں فعلوں كا وقوع ساتھ بى ساتھ بواتھا۔

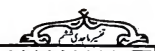
ثم للتراخي الذكري. (روح، ٣٣٠/ص:٩٩)

انا سسالمحسنین سے میلاز منہیں آتا کہ تشبیہ تمام امور میں ہے، بلکہ عنی میہ ہیں کہ تحسنین کو جزائی دیا کرتے ہیں، اب جس مرتبہ کا''احسان'' اُسی مرتبہ کی جزا، پس انبیاء وغیر انبیاء میں تساوی لازمنہیں آتی۔ (تھانوی، ج۲/ص:۳۸۳)

کے ایمن انھیں کے خاندان میں سے اور عقائد واصول میں ان سے متحد۔

أى ممن شايعه في الإيمان وأصول الشريعة. (بيضاوي، جه/ص:٧) أي من أهل بيته وعلى أمته ومنهاجه. (كبير، ج٢٦/ص:٢٧)





## آئِفُكَ الِهَةَ دُونَ اللَّهِ تُرِيدُونَ ﴿ فَمَا ظُنُّكُمْ بِرَبِّ الْعَلَمِينَ ۞

كيا كر هے مونے معبود الله كسوا (معبود بنانا) جائے ہو؟ توتمھارا پروردگار عالم متعلق كيا خيال ٢٠٠٠ مي

فيد حل فيه كونه سليماً عن الشرك وعن الشك وعن الغل والغش والحقد والحسد. (كبير، ج٢٦/ص: ١٢٧)

أى سالم من جميع الآفات كفساد العقائد والنيات السيئة والصفات القبيحة. (روح، ج٣٢/ص:١٠٠)

قلب سلیم انسان کے لیے بڑی دولت ہے، ابراہیم خلیل علیہ السلام نبی جلیل تھے، ان کا قلب سلیم ان کے مرتبہ نبوت وظلت کے لائق تھا، عام انسان کا خوداس کے معیارے ہونا چاہیے۔

• ۲۹ (جوسورج اور چانداور ستاروں اور تمھارے سارے بڑے بڑے ' دیوتاوُں' کا خالق ہے)

حضرت ابراہیم علیہ السلام اب تو حید کی تبلیغ شروع کرتے ہیں۔ آپ کے قلب کی سیلیمی تو تھی

ہی جو آپ نے مشرک ملک و خاندان کے ماحول میں بھی خدائے واحداللہ رب العالمین کو بہچان لیا۔

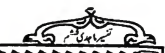
لابیہ۔ آپ کے والد کا نام آزر تھا۔ ان کی بت پرسی و بت تراثی پر حاشیے پہلے گزر چے۔

انفک سساللہ ۔ اللہ کے سواجوکوئی بھی' نفدا' ہوگا وہ ہمیشہ حقیقت کے خلاف ول سے گڑھا

ہوا تو اللہ ہی ہوگا۔

و فسومہ ۔ آپ کی بیقوم بابل یا کلد انیہ میں سکونت گزیں ،ستارہ پرستی اور بت پرسی کے دُہرے دُہرے شرک میں مبتلاتھی ۔ ملاحظہ ہوتفسیر انگریزی ۔

ملک کا دارائکومت شہرا ور (UR) تھا، جہاں کا سب سے بردادیوتا جاند تھا، یہ شہرا یک بردا تجارتی منعتی مرکز تھا، ادرا پے زیانے کی سُمیری تہذیب و ندن کا بردا نمایندہ۔ شہر کے فنکار علاوہ اورفنون کے مٹی کے برتن بنانے میں فاص طور پر تام آ در تھے، شہرا یک پہاڑی تل المقیر پرجنو بی عراق میں موجودہ بغداد کے جنوب مغرب میں اس سے ۲۳۰میل دور دریائے فرات کی ایک شاخ کے کنارے واقع تھا، شہر والوں کا معیار زندگی فاصا او نچاتھا، شمیری تہذیب کے مث جانے کے بعد پھر ملک میں مجوی ندہب پھیلا۔



# فَنَظُرَ نَظُرَةً فِي النَّجُومِ ﴿ فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ ﴿ فَتَوَلَّوُا عَنَهُ مُدُبِرِيُنَ ۞ كَبَرَ اللَّهُ مُدُبِرِيُنَ ۞ كَبِرابرانيم فِي سَارول كوايك نگاه بجراح و يكها، اور كهدويا كه يشتمل بول، غرض وه لوگ ان كوچهور كرچل كے اع

رب السعال میں۔ بیمبروں کی وعوت بجائے کسی قومی نسلی ، وطنی ، علاقائی خدا کے ہمیشہ پروردگارعالم ، خالق گل ہی کی جانب رہی ہے۔

الملی ابنی اب صورت واقعہ یہ ہے کہ قوم کے سالانہ میلہ کا وقت آگیا ہے (جاہلی قوموں میں میلوں ٹھیا وقت آگیا ہے (جاہلی قوموں میں میلوں ٹھیا وں کی جواہمیت ہوتی ہے، وہ ظاہر ہے ) اورلوگ آپ کو اپنا ہم عقیدہ سمجھ کرآپ سے بھی ہمراہ چلنے کو کہتے ہیں، آپ عذر کردیتے ہیں۔ یہ بیان اس موقع کا ہے۔

نظر نظرة فی النحوم۔ گھڑی کی ایجاد ہے بل وقت وغیرہ کے علم کے لیے نظر قدرة رات کے وقت ستاروں کی طرف اٹھا کرتی تھی جیسا کہ آج بھی ان ملکوں میں بستور ہے، جہاں گھڑیاں ابھی مہیں بینچی ہیں۔ اور پھر اہل کلد انیے (بابل) تو فن نجوم ، جوش وغیرہ کے پرستاروں میں فال وغیرہ کے کتنے احکام تاروں ہی سے لیا کرتے تھے۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے نظر آسان کی طرف اٹھائی، اوروہ لوگ اپنی حسب عادت یہ جھے کہ یہ ستاروں کی مدد سے اپنا مستقبل دریا فت کررہے ہیں۔

فقال إنسى سقيم آپ نے بطور عذر فرمایا کہ میں تومضمل موں ،اس لیے تمھاراساتھ دیے سے معذور۔

یہاں ایک مشہور سوال بی چلا آر ہا ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام تو مریض نہ تھے، پھر کیے اپنے کو مریض ظاہر کردیا؟ جوابات اس کے مختلف اور متعدد دیے گئے ہیں ، لیکن ایک سوال نفسِ سوال ہی پر بیدا ہوتا ہے، وہ بید کہ آپ کا مریض نہ ہونا کہاں سے فرض کرلیا گیا ہے! قر آن مجید میں تو اس کی صراحت کیا معنی اشارہ بھی نہیں اور نہ کی معتبر روایت میں بیذ کر ہے۔ بالکل آسانی سے ممکن ہے کہ آپ مریض ، وں اور اس حال کا اظہار بھی آپ نے کردیا۔ صرف ستاروں پر نظر کرنے کا جز الگ تھا، اور وہ اس مصلحت سے تھا کہ ستارہ پر ست قوم کو مزید سوالات کا موقع نہ رہے۔

بھر سقیم کے معنی بھی مریض کیوں فرض کر لیے گئے؟ اوراس کا اردوتر جمہ ' بیار' سے کرنا کیوں لازم آ گیا؟ مفیم کا اطلاق ہر صلحل پر، وتا ہے۔ جیسے خود قرآن مجید ہی میں، بلکہ اس کی اس مسورة الضفت و

فَرَاعَ اللَّى الْهَتِهِمُ فَقَالَ الْاتَاكُلُونَ ﴿ مَالَكُمُ لَا تَنْطِقُونَ ﴿ مَالَكُمُ لَا تَنْطِقُونَ ﴿ وَيَانَ كَفًا كَوْنَ اللَّهِ مَا اللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّا مَا اللَّهُ مَا الل

فَرَاغَ عَلَيْهِمُ ضَرُبًا بِالْيَمِيْنِ ﴿ فَاقْبَلُواۤ إِلَيْهِ

بھران پر قوت کے ساتھ جاپڑے اور مارنے لگے سس پھروہ لوگ ان کے پاس

سورت میں آ کے چل کرآر ہا ہے۔فنبذناہ بالعراء و هو سقیم (آیت نمبر ۱٬۵۵) جہال کوئی اس کے معنی " بیار" کے بیں لیتا۔

اور پھر جیسا کہ علامہ راغب نے لکھاہے، بیاری کاتعلق ماضی ہے بھی ہوسکتا ہے اور مستقبل ہے بھی ، اور حال ہے بھی۔ اور صحت کامل تو کسی کی بھی نہیں ہوتی ، پچھ نہ پچھ بیار تو تقریباً ہر شخص رہتا ہی ہے۔ (راغب ،ص:۲۲۴)

انی سقیم کے عنی لیے گئے ہیں، "بیارہونے کوہول" یا" بیارہونے کے قریب ہول"۔

أى مشارف للسقم. (كشاف، ج٤ /ص:٧٤)

أى سأسقم. (مدارك، ص:١٠٠٥)

أى يشارف السقم. (بحر، ج٧/ص:٣٦٦)

أراد أنه سيسقم. (روح، ج٢٣/ص:١٠١)

الم المنام كى يسارى گفتگوظامر كى بطورتعريض كے ہے۔ حضرت ابراہيم كى يسارى گفتگوظامر كى كيلطورتعريض كے ہے۔

آلهتهم مشركين منداي ديوى ديوتاؤل كود فهاكر " بهى كت بي -

الاتاكلون مورتول بران كے بجارى برے برے چرهاوے چرهاتے رہتے ہيں۔

آپ کااشارہ انھیں کی جانب ہے۔

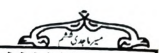
سامم (جس سے دہ مورتیاں ٹوٹ پھوٹ کررہ گئیں)

ضرباً باليمين\_ لعنى برى شدت وقوت كم اته-

وتقييد الضرب باليمين للدلالة على شدته وقوته. (روح، ٣٣٠ /ص:١٢٣)

أى ضرباً شديداً قوياً. (كشاف، ج٤/ص: ٨٤)





# يَزِفُونَ ﴿ قَالَ أَتَعَبُدُونَ مَا تَنْحِتُونَ ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمُ

دوڑتے آئے سے (ابراہیم نے) کہا: کیاتم ان چیزوں کی پرستش کرتے ہوجھیں (خودہی) تراشتے ہو؟ ۲۵ حالانکہ تم کو

#### وَمَا تَعُمَلُونَ ٠

اور جو کچھتم بناتے ہو (سب کو)اللہ ہی نے پیدا کیا ہے ۲س

مہم اس کی خبرآپ کے ہم قوموں کو ہوتی ہے، اور وہ اب دوڑ ہے گھبرائے ہوئے اور غصر میں بھرے ہوئے آتے ہیں۔

(اورخداا سے تعلیم کرتے ہو، جوخودتمھارا پیدا کیا ہوااور تراشیدہ ہے!) کے گفتگومورتی بوجا کی مزید شنیع کے لیے ہے۔

اور مستقل عبادت صرف وہی ہے) (اور مستقل عبادت صرف وہی ہے)

مین اہلِ سنت نے کہا ہے کہ یہ آیت اس باب میں نص ہے کہ انسان ہی کانہیں بلکہ اس کے اعمال وافعال کا خالق بھی حق تعالی ہی ہے۔ اور یہ آیت صاف تر دید کررہی ہے مسلک اہل اعتز ال کی ، جواعمال کو غیرمخلوق سمجھتے ہیں۔

احتج جمهورالأصحاب على أن فعل العبد مخلوق لله تعالىٰ. (كبير، ٢٦/ص: ١٣٠)
وهو دليلنا في خلق الأفعال أى الله خالقكم وخالق أعمالكم. (مدارك، ص: ١٠٠٥)
وفيه دليل على أن أفعال العباد مخلوقة لله تعالىٰ. (معالم، ج٤/ص: ٣٥)
ماتعملون على مامصدريا العاباء على أن أفعال العباد مجلوقة به تعالىٰ المام عن وعملكم كمات عملون عن مامصدريا العباد مخلوقة الله تعالىٰ المام مهوئى:

والله خلقکم و خلق عملکم. (مدارك،ص:۱۰۰٥) اوردوسری ترکیب میں موصوله مان کرالذی کامرادف سمجھا گیاہے، حاصل دونوں ترکیبوں کا ایک ہی ہے۔ مامصدریة أی و خلق أعمالکم. (مدارك،ص:۱۰۰٥)

یحتمل أن تكون ما مصدریة ..... ویحتمل أن تكون بمعنی الذی، تقدیره والله خلقكم والذی تعملونه، و كلا القولین متلازم. (ابن كثیر، ج٤/ص: ١٣)

و سوزة الصّفة ك

5 742 2

قَسَالُوا ابْنُوالَـة بُنيَانًا فَالْقُوهُ فِي الْحَحِيْمِ ﴿ فَارَادُوا بِهِ كَيُدًا

و ولوگ بولے ،اس کے لیے ایک آتشکد وقیر کرداوراس دہمی ہوئی آگ میں اسے ڈال دو ،غرض ان لوگوں نے اس کے ساتھ چال چلنا جا ہی

فَجَعَلْنَهُمُ الْاسْفَلِيُنَ ﴿ وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبٌ إِلَى رَبِّي سَيَهُدِينِ ﴿

سوہم نے انھیں کو نیچا دکھادیا سے اور (ابراہیم نے) کہا میں اپنے پروردگار کی طرف چلاجاتا ہوں، سووہ مجھے پہنچاہی دے گا ۸ج

رَبِّ هَبُ لِي مِنَ الصَّلِحِينَ ﴿ فَبَشَّرُنْهُ

اے میرے پروردگار! مجھے ایک صالح (فرزند) دے، سوہم نے انھیں ایک

وما موصولة. (روح، ج٣٣/ص:١٢٤)

صاحب بحرنے لکھا ہے کہ مسا کومصد ای معنی میں لیناطریق بلاغت کے خلاف ہے۔

(FY2:0/20.5.)

کی اس قصے پر حاشیے سورۃ الانبیاء (رکوع۵) میں گزر چکے۔ من سافظ معنی سامی کا اللہ میں کا کھٹے

بنیاناً۔بنیان کے فظی معنی عمارت کے ہیں، یہاں مرادآ گ کی بھٹی ہے۔

أى موضع ايقاد النار . (بحر، ج٧/ص:٣٦٧)

حائطا توقدون فيه النار. (روح، ج٢٣/ص:٢٦)

به \_ ضميره كاابراجيم عليه السلام كى طرف مونا ظاهرى بــ

حعلنهم ضميرهم مے مرادقوم ابراہيم عليهم السلام والے ہيں، بادشاه وقت اوراس كے امراء۔

(منزل مقصودتک)

الی رہی ۔ یعنی اپنے پروردگار کی راہ میں کی طرف اس کے عکم کے مطابق۔

أى إلى موضع أمرني بالذهاب إليه. (مدارك،ص:٥٠)

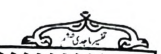
إلى حيث أمره بالمهاجرة إليه. (كشاف، ج٤/ص:٥٠)

مراد ملک نام ہے. جوآپ کے وطن عراق سے شال ومغرب میں واقع تھا۔

سیهدین میں س تاکیروقوع کے معنی میں ہے۔

والسين لتأكيد الوقوع في المستقبل. (روح بج٢٢/ص:١٢٦)





# بِعُلْمٍ حَلِيْمٍ ﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعُى قَالَ يَبُنَى إِنَّى أَرْى فِي الْمَنَامِ الْمُنَامِ الْمُنامِ اللَّهُ عَلَيْمِ الْمُنَامِ اللَّهُ عَلَيْهِ الْمُنَامِ الْمُنَامِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُولِ الْمُعَامِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُوالْ

اَيِّىُ اَذُبَحُكَ فَانُظُرُ مَاذَا تَرَى طَقَالَ يَلَابَتِ افْعَلُ مَا تُؤْمَرُ `سَتَحِدُنِیْ

کہ میں شمصیں ذبح کررہا ہوں، سوتم بھی سوج توتھ اری کیارائے ہے؟ وہ بولے: ابا جان! آپ کرڈ الئے جو پچھآپ کو تکم ملاہے، آپ

#### إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّبِرِيُنَ ۞ فَلَمَّا ٱسُلَمَا

ان شا الله مجھے صبر کرنے والوں میں ہے پائیں گ ع چر جب دونوں نے تھم کو تسلیم کرلیا

وسم مرادحضرت المعيل عليه السلام بين -

حلیم۔ لڑے کے لیے بیصفت جلم مزاجی کی تصریح یہود ونصاری کے ردمیں ہے، جوآپ کوآج تک تندمزاج، بدخومشہور کے ہوئے ہیں۔

رب هب لسى من الصلحين فرزندصالح كى دعاما تكتة رمناكسي كمال روحاني كے منافی

ہوناالگ رہا،عین سنت انبیاء رہا ہے۔

مل حضرت المعیل علیہ السلام جب سیانے ہوکر باپ کا ہاتھ بٹانے کے قابل ہوگئے تو حضرت ابراہیم علیہ السلام نے عالم رؤیا میں دیکھا کہ آپ ان کوڈن کر رہے ہیں۔حضراتِ انبیاء کا خواب بھی وحی ہی کی ایک قسم ہوتا ہے۔ آپ اسے امرالہی سمجھے، اور قبیل پر آمادہ ہوگئے۔ یہ گفتگوائی وقت کی ہے۔ قصے کی تفصیلات احادیث نبوی میں آئی ہیں۔

فانظر ماذا تریٰ سے بینہ مجھا جائے کہ آپ تعمیل ارشاد میں صاحبز اور کی تائید کے تاج سے سے سے آپ کا ئید کے تاج سے سے سے آپ کا خیال ہوگا کہ لڑکا بھی اگر اس کی تائید کرد ہے، تو دل اور قوی ہوجائے گا، اور اگر اسے تائید میں تامل ہوا تو مزید گفتاً وکر کے اسے آمادہ کردیا جائے گا۔ (تھا نوی ، ج ۲/ص: ۳۸۵)

افعل مانؤ مر۔ اس فقرے نے اس حقیقت کو بالکل واضح کردیا کہ آپ کوذ بح اسمعیل کے لیے تھا مادر آپ اس پر مامور تھے۔

ظاهره يدل على أنه كان مأموراً بذبحه ..... قد اقتضى الأمر قوله (افعل ما تؤمر). (حصاص، ج٣/ص:٤٦٤)





## وَتَلَّهُ لِلْحَبِينِ ﴿ وَنَادَيُنَهُ أَنْ يَتَابُرُهِيمُ ﴿ قَدُ صَدَّقُتَ الرُّءُ يَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا

اور (باپ نے بیٹے کو) کروٹ پرلٹادیا اے اورہم نے انھیں آواز دی کہاے ابرائیم! تم نے خواب کوخوب کچ کردکھایا ۵۲ (وہ وقت بھی عجیب تھا)

#### إِنَّا كَذَٰلِكَ نَحُرِى الْمُحُسِنِينَ ۞

ہم مخلصین کوابیا ہی صلہ دیا کرتے ہیں ۳ھے

إنى أرى فى المنام محققين في الرفيل مين لكهام كمنى كاخواب جحت ، --

رؤيا الأنبياء وحي كاليقظة (بحر،ج٧/ص:٣٦٨)

اس پرغیرنی کےخواب کوقیاس ہیں کیا جاسکتا۔

فلما بلغ معه السعى \_ يعنى جبآب اين والدك ساتهدور في دهوي كقابل موكئ \_

أى بلغ أن يسعى مع أيه في أشغله وحوائجه (كشاف،ج٤/ص:١٥\_مدارك،ص:١٠٠٦)

[ وجیما کرون کے وقت جانورکولٹاتے ہیں،اور گلے پرچھری پھیرائی جائے تھے)

أسلما\_ یعنی دونون خوشی خوشی حکم اللی کی تعمیل پرآمادہ ہو گئے ۔۔۔ باپ بیٹے کوذی کرنے

یر،اور بیٹااینے کوذنج کرانے پر۔

انانی قربانی کارواج اب تک بھی بعض باطل مذہبوں میں قائم ہے، اوراس زمانے میں

توبيرواج عام تفا\_

عنی خواب میں جو علم ملا، اس پراپی طرف سے تو پورامل کر ہی گزرے۔اب ہم

اں حکم کومنسوخ کرتے ہیں۔

محققین نے لکھا ہے کہ عزم فعل پر جب کہ وہ مِن وجب عل ہے موید ہو، اجر کامل مل سکتا ہے،

ية تحيل اجراتمام فعل پرموقون نہيں۔

۵۲س کے انھیں راحت کونین سے مالا مال کردیتے ہیں۔

محسنیسن کار جمہ جیسا کہ سور ہ النحل کے خاتمہ کے قریب کے حاشیہ میں ذکر آ چکا ہے

"دسن كار"سب سے بہتر ہے، كين يہال قريدة عام سے مخلص انسب نظر آيا۔





#### إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْبَلُّوا الْمُبِينُ ۞ وَفَدَيْنَهُ بِذِبُحِ عَظِيْمٍ ۞

بِشك يد تها بهي كهلا مواامتحان ٥٣ ورجم ني ايك براز بيحاس كي وض ميس ديا ٥٥

ا کابراہل سنت نے (بخلاف معتزلہ کے )اس آیت اور واقعہ سے استدلال کیا ہے کہ بالکل جائز ہے کہ کوئی تھم نازل ہواور قبل اس کے کہ اس پڑمل ہو، و منسوخ کر دیا جائے۔

وقد استدل بهذه الآية والقصة جماعة من علماء الأصول على صحة النسخ قبل التمكن من الفعل خلافاً لطائفة من المعتزلة والدلالة من هذه ظاهرة. (ابن كثير، ج٤ /ص:٥١)

خواب میں حکم ہونے کی شاید بی حکمت ہو کہ ابراہیم علیہ السلام کا انقیاد زیادہ ظاہر ہوا کہ خواب کو خیال نہیں سمجھا، استے بڑے کام پرآمادہ ہوگئے'۔ (تھانوی، ج۲/ص:۳۸۲)

عجب نہیں کہ عالم معاملہ میں واقعہ کچھاس طرح کا پیش آیا ہو کہ حضرت حق ہے سوال حضرت ابراہیم علیہ السلام سے یہ ہوا ہو کہ ''بھلا ہماری محبت سے بڑھ کربھی کسی کی رکھتے ہو؟ محبت طبعی توسب سے بڑھ کراولا دہی کی ہوتی ہے تو اس جیسی اولا دکوبھی ہماری خاطر ذیح کرڈ النے پر آمادہ ہوا''۔

۵۵ عظیم یہاں جمعنی ظیم القدر ہے۔

حدیث میں آیا ہے کہ بدایک دنبہ تھا، جو جنت سے آیا تھا۔ اس پر بیشبہ نہ ہو کہ جنت کی چیز نے فنا کیسے قبول کرلی۔ جب وہ ناسوت میں لایا گیا تو تا ثیرات وخصوصیات بھی یہیں کی بیدا ہوگئیں،اور ہوسکتا ہے کہ بیہ جنت میں شروع سے اسی غرض مخصوص کے لیے رکھا گیا ہو۔

فقہاء نے یہاں یہ سوال پیدا کیا ہے کہ آیا ذکے ولد کی نذر مانااوراس کا ایفاء بکری کے ذکے سے کرنا جائز ہے؟ اور پھر جواب دیا ہے کہ آیت کونذر ہے کوئی تعلق نہیں ، یہ وصحض انتثال امر تھا، نہ کہ ایفائے نذر۔

لائے کے ذکا کرنے کی نذر بہر صورت اور بالا تفاق نا جائز ہے ، لیکن اگر کوئی بے عقل ایسی نذر مان لے توامام مالک کے نزد یک اس کے بدلے بکری قربان کردے ۔ لیکن امام شافعی نے کہا ہے کہ یہ سرے معصیت ہے جس پرا ہے استعفار کرنا جا ہے ۔ (ابن العربی ، جسم اص : سیر اسے استعفار کرنا جا ہے ۔ (ابن العربی ، جسم اص : سیر یعت کہ یہ شریعت کے دیئر یعت

و الصف ك



## وتَسرَكُنَا عَلَيْهِ فِي الْاجِسِينَ ﴿ سَلَمٌ عَلَى إِبُرَهِيمَ ﴿ كَذَلِكَ اور بَمْ غَلَى إِبُرَاهِيمَ ﴿ كَذَلِكَ اور بَمْ غَلْمَ عِنْ بَاتَ رَبْحُ دَلَ لَهُ الرَائِيمُ لِهِ عَلَامَ مَوْ ، بَمُ خَلْفَتِينَ كُو

نَجُزِى الْمُحُسِنِيُنَ ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَبَشَّرُنْهُ بِإِسُخَىَ اللَّهُ وَمِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَبَشَّرُنْهُ بِإِسُخَى اللَّهِ اللَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَبَشَرُنْهُ بِإِسُخَى اللَّهُ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ

ابراجیمی سے ثابت ہے،اوراس کانسخ منقول نہیں۔

قال أبوحنيفة ومحمد: عليه ذبح شاة وظاهرالآية يدل على قول أبي حنيفة. (حصاص، ج٣/ص: ٢٦٤)

لیکن امام ابویوسف کی رائے ہے کہ ایسی نذرہی سرے سے باطل ہے، اس لیے اس کا پچھ کفارہ اور بدلہ بھی نہیں۔

وقال أبويوسف لاشيئ عليه. (حصاص، ج٣/ص: ٢٦٤)

کے (کہ انھیں مور دِانعام وبنثارت بنادیے ہیں) کے انھیں مور دِانعام وبنثارت بنادیے ہیں)

سلم علی ابراهیم ابراہیم علیہ السلام کوجوبرکت اور سلامتی حاصل ہوئی ،اسی سے ظاہر ہے کہ دنیا کے تین تین بڑے ندا ہب (اسلام، یہودیت ونفرانیت) انھیں آج تک اپنا پیٹوائے عظیم مانتے چلے آرہے ہیں۔

کے (تو حید کائل کے علمبردار، عبدیت کامل کے مظہر)

یہ موقع ابراہیم ظلیل علیہ السلام کی انتہائی مدح وثنا کا ہے،اس موقع پر بھی کیا ارشاد ہوتا ہے؟ یہ کہ وہ ہمارے بڑے اجھے بندے تھے!۔۔۔۔۔ مشرک وجا بلی قو موں کو یا ددلا یا کہ ہیں آھیں خدائی کے مرتبہ پر نہ بہنچادینا، اوران کے نام کو بر ہما وغیرہ کی شکل میں بدل کر کہیں آئھیں دیوتا نہ بنالینا!اللہ اللہ کس درجہ اہتمام تو حید ہے!

من عبادنا المؤمنين - صيغة جمع كاابتمام كرك يه يهى ظاہر كرديا كهمومن اكيلے ابراہيم بى شخص اور بھى متعدد بندے مومن ہوئے ہيں ۔

نَبيًّا مِّنَ الصَّلِحِيُنَ ﴿ وَبُرَكُنَا عَلَيْهِ وَعَلَى اِسُحَقَ ﴿ وَمِنُ ذُرِّيَّتِهِمَا بہ نی اور نیک بندول میں ہوں گے م م اور ہم نے ابراہیم پر اور ایخق پر برکتیں نازل کیں 8 م اور ان کی اور ان کی اسل میں مُحسِنٌ وَّظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ مُبِينٌ ﴿ وَلَقَدُ مَنَّا عَلَى مُوسَى وَهُرُونَ ﴿ بعض اجھے بھی ہیں اور بعض صریحا اپنے أو پرظلم كررہے ہیں کہ اور ہم نے موكیٰ اور ہارون پر بھی احسان كيا وَنَحُّينَهُمَا وَقَوْمَهُمَا مِنَ الْكُرُبِ الْعَظِيمِ أَ وَنَصَرُنْهُمُ اورہم نے ان دونوں کواوران کی قوم کو بڑے تم سے نجات دی التے اورہم نے ان سب کی مدد کی المعلی کوخاص طور برسنایا جارہا ہے کہ کہیں بنی اسرائیل کے طنزوطعن میں اسرائیل کے طنزوطعن استعیل نبی علیه السلام اور بنی استعیل کے خلاف سنتے سنتے جواب میں بیجی حضرت اسخق علیه السلام کی نبوت وجلالت قدرے انکارند کر بیٹھیں۔ الصلحين \_ اسرائيليوں كے بال ني كے ليے"صالح"، مونالازى نەتھا، كائن كى طرح صرف غیب بیں غیب داں ہونا کافی تھا،قر آن اسی لیے بار بار انبیاء کے دصف صالحیت کونمایاں کرتار ہتا ہے۔ اسخق پر حاشیہ پہلے گزر چکا۔ 90 ( کہان دونوں کی سل سے بکٹرت انبیاء پیدا کیے ) انبیائے بنی اسرائیل ظاہر ہے کہ سب سے سب حضرت الحق ہی کی اولا دمیں سے تھے۔ ۲۰ (یبال تک کهایمان سے محروم بیں) ایسےلوگوں کے لیے ہیمبرزادگی ہرگز کامنہیں آسکتی۔ خريتهما كصيغه تثنيه ساشاره ادهربهي موكيا كنسل ابراجيي علاوه حفرت اسحاق عليه السلام

کے کسی اور واسطے ہے بھی چلے گی۔ محسن .....مبین به بیهال بتادیا کنسل آ دم کی طرح نسل ابرا جیمی ونسل آختی میں بھی اجھے اور برے، کا فراورمومن دونوں طرح کے لوگ پیدا ہوتے رہیں گے۔

11 یعنی ظالم ومشرک حکومت کے پنجہ سے رہائی دی۔

الكرب العظيم\_ وصف ظالم ونا خداترس حكومت كابيان مواع\_



5 P. J. C.

فَكَانُوا هُمُ الْعَلِبِينَ ﴿ وَاتَّكَنْهُمَا الْكِتْبَ الْمُسْتَبِينَ ﴿ وَهَدَيُنْهُمَا الْكِتْبَ الْمُسْتَبِينَ ﴿ وَهَدَيُنْهُمَا الْكِتْبَ الْمُسْتَبِينَ ﴿ وَهَدَيُنْهُمَا الْكِتَابَ الْمُسْتَبِينَ ﴿ وَهَدَيُنْهُمَا الْكِتَابَ الْمُسْتَبِينَ ﴾ والله على الله ع

الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ ﴿ وَتَرَكُنَا عَلَيْهِمَا فِي الْالْحِرِيْنَ ﴿ سَلَّمْ عَلَى مُوسَى

سید ھےراتے پر قائم رکھا سی اور ہم نے ان دونوں کے لیے پیچیے آنے والوں میں یہ بات رہے دی،موی اور ہارون پر

وَهُرُونَ ﴿ إِنَّا كَذَٰلِكَ نَجُزِى الْمُحُسِنِينَ ﴿ إِنَّهُمَا مِنُ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ﴿

سلام ہو، ہم مخلصین کوابیا ہی صله دیا کرتے ہیں ملا بےشک وہ دونوں ہمارے (کامل) ایمان والے بندوں میں تھے کالے

ولقد ....هارون يعنى أنهين نبوت اور دوسر كمالات مشرف كيار

اور فرعون باین صولت و شوکت ان کا یجھ نه بگاڑ سکا، اور آخر خود بی غرق ہوکرر ہا)

اللہ (مال تک ) خون نیز ور عصور میں اصلی میں مالان کا جہ استان

سر کے استقامت ریبال تک کہ وصف نبوت وعصمت معاصی ہے متاز کیا، جو ہدایت واستقامت

كابلندرين مرتبه)

اس میں ردآ گیا یہود ونصاریٰ کا جو ہارون علیہ السلام کو بہت ہے امور میں صلالت وخطا پر سجھتے ہیں ، چنانچہ موجودہ تو ریت میں گوسالہ پرتی تک ان ہے منسوب کر دی گئی ہے!

آتینہ ما الکتب المستبین۔ توریت موکی علیہ السلام کوتو اصالہُ اور براہِ راست عطاہو کی تھی، شریک رسالت مشریک جانب بھی منسوب تھی، شریک رسالت مشرت ہارون بھی تھے، اس لیے تبعاً وبالواسطہ توریت ان کی جانب بھی منسوب کی جاسکتی ہے۔

الم ال کران کومورد دعاو سخق ثنا بنادیت بین)

موی وہارون علیماالسلام کی زندگیاں آج بھی لاکھوں انسانوں کے لیے تمع ہدایت بن ہوئی ہیں۔

(اس ليے صل بھي كامل عطاموا)

قرآن مجید نے پیمبروں کے ذکر میں جوبار باراس قتم کی تصریحات کی ہیں،ان کے مقصد دو ہیں:ایک تو پیمبرول کی مدح، ان کا مستحق دعا وثنا ہونا، ان کا قابل تقلید ہونا، اہل کتاب کی بدگوئی اورانہام تراشیوں سے ان کو محفوظ رکھنا،اوران کی طرف سے صفائی۔ورنہ توریت موجودہ میں تو چیبروں کی وہ ہُری گئ ہے کہ اخلاقی ودینی جملی واعتقادی کہائر میں سے شاید ہی کوئی ایسا



ES PURIT ES

## وَإِنَّ الْيَاسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِيُنَ ﴿ إِذْ قَالَ لِقَوْمِ إِلَّا تَتَّقُونَ ﴿ وَإِنَّ الْكِنَّ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ قَالَ لِقَوْمِ إِلَّا تَتَّقُونَ ﴿

اورالیاس بھی پیمبروں میں سے تھے ۲۲ (اس وقت کا ذکر کیجئے)جب کہ انھوں نے اپنی توم سے کہا کہتم (اللہ) سے ڈرتے نہیں ہو؟

### أَتَدُعُونَ بَعُلًا وَّتَذَرُونَ أَحُسَنَ الْخَالِقِينَ ﴿ اللَّهَ رَبُّكُمُ

کیاتم بعل کو پکارا کرتے ہواور أے چیوڑے ہو جو سب سے بڑھ کر بنانے راتا ہے کالے اللہ ہی تمحارا بھی پروردگار ب

[فعل] ہوجوان کی جانب منسوب نہ کر دیا گیا ہو، یہاں تک کہ (نعوذ باللہ) کفروشرک بھی!

دوسری غرض اس کے بالمقابل میجھی رہی ہے کہ انھیں ان کے مرتبہ سے زیادہ نہ بڑھایا

جائے ، انھیں ہر حال میں بندہ ہی مجھا جائے ،اورالو ہیت کا کوئی جز بھی شامل نہ ہونا جا ہیے۔

الیاه (Elijah) آیا ہے اور وہ بادشاہ ایک مشہور اسرائیلی نبی گزرے ہیں۔ توریت میں ان کا نام المیاہ (Elijah) آیا ہے اور وہ بادشاہ اتی اب (Ahab) کے ہم عصر ہوئے ہیں، جواسرائیل کی شالی مملکت کا فر مال رواتھا۔ اس باوشاہ کا زمانہ کے میں المیاس علیہ السلام کے کرامات و مجزات کا ذکر کتاب سلاطین حصہ اول ودوم دونوں میں ملتا ہے۔ اور ۲ ۔ تواری المیں بھی آپ کا ذکر موجود ہے۔ یہودی عقیدہ ہے کہ آپ حضرت ادریس کی طرح آسمان پرزندہ اٹھا لیے گئے۔ یہودی عقیدہ ہے کہ آپ حضرت ادریس کی طرح آسمان پرزندہ اٹھا لیے گئے۔ یہودی میں یول شروع ہوتا ہے:۔

''اور یوں ہوا کہ جب خداوند نے جاہا کہ ایلیاہ کوبگولے میں اڑا کرآسان پر لے جاوے، تب ایلیاہ،الیع جلجال ہے چلا''۔

اور باب میں یہ قصہ دور تک جلا گیا ہے۔

کے احسن المحالقین کالفظ لاکرتی تعالیٰ کے اس صفاتی پہلو پر بھی توجہ دلادی گئے ہے کہ چھوڑے ہوئے بھی ہوتو کس کو؟ اس کو جوتم ارا پر وردگار تم کا راخالتی ہے! اورخالتی بھی کیسا؟ ہرا عتبار سے اشرف واحسن، اکمل واجمل! \_\_\_\_\_ صفت تخلیق وخلاقی کا تعلق تو صرف ذات باری وخدائے واحد ہے ۔ لفظ'' أحسن' لا کر اُس کے وصف کمال کے ساتھ وصف جمال کا بھی اضافہ کر دیا ہے۔ بعل فیقی (فونیشین) یالبنانی اور کنعانی قوموں کے سب سے بڑے دیوتا کا نام تھا۔ اسرائیلی بادشاہ احی اب نے جم فیرقو موں میں شادیاں کیس، تو ان میں ہے کوئی بیوی اپنے ہمراہ بعل

و سررة المفت ك

ES POULT ES

وَرَبُّ ابْ آئِكُمُ الْأُولِيُنَ ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَإِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ فَ إِلَّا عِبَا دَاللَّهِ اللَّهِ عِبَادَاللَّهِ اللَّهِ عِبَادَاللَّهِ اللَّهِ عِبَادَاللَّهِ اللَّهِ عَبَادَاللَّهِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُولُولُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُولُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الل

الُمُخُ لَصِينَ ﴿ وَتَرَكُنَا عَلَيْهِ فِي الْأَخِرِينَ ﴿ سَلَمْ عَلَى إِلَ يَاسِينَ ﴿ اللَّهِ عِلَى إِلَ يَاسِينَ ﴿ كَا عَلَيْهِ فِي الْأَخِرِينَ ﴿ سَلَمْ عَلَى إِلَ يَاسِينَ ﴾ كي بوخ بندے تھ (دو اُواب دائر مِن بول عَلَى اور بم نے الیاس کے لیے پیچھے آنے دانوں میں یہ بات دے دی۔ کہ سلام بوالیاسین پر

إِنَّا كَذَٰلِكَ نَجُزِى الْمُحْسِنِيُنَ ﴿

بے شک ہم مخلصوں کواپیائی صلد یا کرتے ہیں 19

پرتی بھی شاہی کل میں لے آئی ،اور شاہی کل ہے رفتہ رفتہ ساری اسرائیلی قوم میں سرایت کر گئی۔ ، عہد نامہ میتق میں ہے:

''اوروہ خداوند کوچھوڑ کوبعل اورعشارات کی پرستش کرنے گئے''۔ (قاضیون۔۱۳:۲)
عشارات یا بسیرات اس مذکر دیوتا کی مؤنث دیوی کا نام تھا۔ بعل کی مورتی لِنگ کی شکل
میں تھی ، اور پھر سے بنے ہوئے لیج اور او نیچے لِنگ اسی بعل پرستی کے لیے تھے، بعل خصوصی دیوتا
بارش اور زراعت کا تھا، اور بعض دوسری مشرک قو موں کے سورج دیوتا کا قائم مقام تھا۔

انبیائے اسرائیلی میں ہے چند نے اس نے شرک کا مقابلہ پورے زوروقوت کے ساتھ کیا،
اوران میں ممتاز نام حضرت الیاس نبی علیہ السلام کا ہے ۔۔۔۔۔۔بعض روایتوں سے ایسامعلوم ہوتا
ہے کہ بعل نام سب سے بڑی دیوی کا تھا۔ ملاحظہ ہوتفسیر انگریزی۔

حضرت الیاس علیہ السلام کی تو م فلسطین کے مغربی وسطی علاقہ سامرہ (Samaria) میں آبادھی ،اورو ہیں بعل کی یو جاز ورشور سے جاری تھی۔

اعداب آخرت میں اپنے اس جھٹلانے کی پاداش میں)

الله .....الأولين "الله" كونى كرها بهوانومعلوم ونو دريافت ديوتا تقور بي ب، وهمعبود قيقى تو أزل سے چلا آرہا ہے۔ وہ کا ایک ربتم کھارا بھی ہے، اور تمھارے اگلوں کا بھی بمیشہ سے رہا ہے۔ (كرانھيں مستحق اجرومور ددعا وثنا بنا دیا)

چنانچےنہ صرف ملمان بلکہ اہل کتاب بھی ان کی عزت وثنا آج تک کررہے ہیں۔

و الفند ك

ES CUALS ES

r 888 %

إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُومِ نِيْنَ ﴿ وَإِنَّ لُوطًا لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ نَجَيْنَهُ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ نَجَيْنَهُ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ نَجَيْنَهُ اللَّهِ مِنْ عِبَادِنَا اللَّهِ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّ

وَ اَهُلَهُ آجُ مَعِيسَنَ ﴿ إِلَّا عَجُوزًا فِي الْعَبِرِينَ ﴿ أَمُّ دَمَّرُنَا الْا خَرِينَ ﴿ اللَّهِ عَدُورًا فِي الْعَبِرِينَ ﴿ اللَّهِ عَدِينَ اللَّهِ عَدِينَ ﴿ اللَّهِ عَدِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّ

وَإِنْ كُمْ لَتَمُرُّونَ عَلَيْهِمُ مُصْبِحِينَ ﴿ وَبِالَّيْلِ الْفَلَا تَعُقِلُونَ ﴿ وَإِلَيْلِ الْفَلَا تَعُقِلُونَ ﴿ وَإِنْكُمُ لَتَعُمْ لَكُونَ ﴿ وَإِنْكُمْ لَتَعُمْ لَكُونَ الْحَالِقَ الْحَلَا الْمُعْلِقِينَ الْحَلَا الْمُعْلِقِينَ الْحَلَا الْمُعْلِقِينَ الْحَلَا الْمُعْلِقِينَ الْحَلَا الْمُعْلِقِينَ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ اللَّ

وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ آبَقَ

اور بے شک پونس چمبروں میں تھے ۲ کے (اس وقت کا قصہ یاد کیجئے) جب وہ بھاگ کر

المحسنين محسنين كے ليے ماشيغمبر ۵ ملاحظه و-

الیاسین ۔ لفظ الیاس ہی کا بید دوسرا تافظ ہے۔ اور الیاس علیہ السلام پر حاشیہ گزر چکا۔ إلا .....الـمحد لمصین اور بہ بندگان مخلص وہی تھے جوالیاس نبی اللہ اور دوسرے انبیاء کی

تكذيب ہے محفوظ رہے تھے۔

19 (الف) قرآن مجید کے اس انداز بیان کوخاص طور پر ذہن میں رکھ لیا جائے کہ وہ کسی نبی کے بھی مدح خاص کے موقع پر بس اتنا ہی کہتا ہے کہ وہ ہمارا ایک بندہ مومن تھا! نہ شریک، نہ بروز، نہ فرزند، بلکہ صرف بندہ مومن! انتہائی مدح بس اسی میں آگئی۔

• کے (اوروہ آپ کی کا فربیوی تھی)

حضرت اوظ اورقوم لوظ پر حاشيے کئی بارگز رچکے خصوصاً سورۃ الاعراف (رکوع ۱۰) میں۔

اکے (کہ کفروعدوان کا آخری انجام کیا ہوتا ہے)

الآخرين يعنى لوظ واہل لوط كے علاوہ اور جولوگ تھے۔

انکم ۔ خطاب خصوصی قرایش مکہ ہے ہے، جن کے تجارتی قافلے ملک شام کو جاتے ہوئے برابر شرق اردن کے علاقوں سے گزرتے رہتے تھے۔

کے یونس علیہ السلام اورآپ کے قصے پر حاشیے بھی گزر چکے، خصوصاً سورہ یونس



ES PUNI DE

## اللَّى الْفُلُكِ الْمَشْحُونِ ﴿ فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ الْمُدُحَضِيْنَ ﴿ اللَّهِ الْمُدُحَضِيْنَ ﴿ اللَّهِ الْمُدَحَضِيْنَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

(رکوع ۱۰) سورۃ الانعام (رکوع ۱۰) اورسورۃ النساء (رکوع ۲۳) میں اورسورۃ الانبیاء (رکوع ۲) میں۔

ملا کے (اوراس مسافروں اور سامان سے لدی ہوئی کشتی میں سوار ہوگئے)

آٹ نے اپنی نافر مان اور سرکش قوم کو بحکم اللی عذاب کی خبر سنائی ،اوراس کے بعدائی تو قع پرشہر چھوڑ کر چلے گئے ،اوراس روائلی کے لیے کسی الگ اجازت کی ضرورت نہ بچھی ،قوم میں ابھی کچھ سمجھ باتی تھی ،عذاب اللی ابھی آنے نہ پایا تھا ،جھل دور سے اس کے ابتدائی آثار و کھے کر ڈرگئے ،

اورتو بہ واستغفار ،گرید وزاری میں مشغول ہوگئے ،اس پرعذاب ٹل گیا۔ آپ کو خبر پینجی تو آپ حیائے طبعی کے اثر سے وطن آنے کے بجائے ،کسی بحری سفر پر روانہ ہوگئے ،اوراس کے لیے اجازت اللی طبعی کے اثر سے وطن آنے کے بجائے ،کسی بحری سفر پر روانہ ہوگئے ،اوراس کے لیے اجازت اللی کے انتظار کی ضرورت نہ بھی۔

توریت میں ہے:۔

''یوفاہ خداوند کے حضور سے ترسیس کو بھا گئے کے لیے اٹھا، اور وہ یا فامیں اتر گیا، اور وہاں ایک جہاز کوترسیس کو جاتے ہوئے پایا''۔ (یوفاہ۔ ۱:۳)

ترسیس اور یا فاکی تصریحات ہے معلوم ہوتا ہے کہ بیسفر بحرروم میں تھا، کین ہمارے یہاں کی تفسیری روایات میں نام د جلہ کا آتا ہے، جوعراق کامشہور اور بردا دریا ہے۔

ما کوئی جم اگر کشتی میں سوار ہوجائے تو کشتی خطرے میں آجاتی ہے، اوراس کا علاج یہی ہے کہ اس کوئی مجرم اگر کشتی میں سوار ہوجائے تو کشتی خطرے میں آجاتی ہے، اوراس کا علاج یہی ہے کہ اس شخص کوا تار دیا جائے ۔حضرت یوس کی کشتی کو طغیانی وطوفان کا سامنا ہوا، ملاحوں نے مجرم کے سراغ کے لیے قرعہ اندازی پر اتفاق کیا، اور قرعہ میں نام حضرت یوس کا فکلا، اور ملاحوں نے آپ کوسمندر میں ڈال دیا۔

توریت میں ہے:۔





"فداوند نے سمندر پرایک بوی آندھی بھیجی، اور سمندر کے درمیان طوفان نے شدت کی،
ایسی کہ گمان تھا کہ جہاز تباہ ہوجائے گا، تب ملاح ہراساں ہوئے، اور ہرایک نے اپنے معبود کو
پکارا .....اورانھوں نے آپس میں کہا کہ آؤہم قرعہ ڈال کر دریافت کریں کہ کس کے سبب ہے ہم پر سے
بلاآئی، چنا نچہ انھوں نے قرعہ ڈالا اور قرعہ میں یوفاہ کا نام نکلا .....اورانھوں نے یوفاہ کواٹھا کر سمندر
میں ڈال دیا، اور سمندر کا تلاطم موقوف ہوگیا"۔ (یوفاہ، ایس – ۱۵)

یونس علیہ السلام اپنے وقت کے بی تھے، یعنی صدیقین واولیاء کے سردار، اور قرعہ میں نام آپ کا بحثیت مجرم کے نکل رہا ہے! \_\_\_\_ کیا آپ پراُس وقت گزری ہوگ! \_\_\_\_\_ اللہ الله! کیا شان بے نیازی ہے!

فساهم اس بعض اوگوں نے غلام وغیرہ کے باب میں قرعه اندازی کا جواز نکالا ہے، کین محققین فقہاء کا قول ہے کہ بیاس وقت کے پیمبر کا ایک مخصوص فعل تھا، اس سے کوئی عام جواز ہیں نکل سکتا۔

ذلك لا يحوز عند أحد من الفقهاء ...... فدل على أنه خاص فيه عليه السلام

دون غيره. (جصاص،ج٣/ص:٣٦٥)

۔ اب ق آیت میں لفظ "أب ق" بھی بہت قابل لحاظ ہے۔اس کے معنی محض" بھا گئے" کے مہیں، بلکہ آقا کے پاس سے غلام کے جھیپ کر بھا گئے کے ہیں۔

يقال: أبق العبد إذا هرب وعبد أبق. (راغب،ص:١٢)

أبق أى هرب من سيده. (أقرب، ج١/ص:٢)

الإباق وهوهرب العبد من السيد خاصة ولايقال للعبد أبق إلا إذا استخفى.

(أبو البقاء،ص:٢٥)

اور یہ خوب خیال کرلیا جائے کہ یہ یونس کون تھے؟ خودہی ابھی ابھی تعارف ہو چکا ہے۔
لیمن المرسلین۔ ایک پیغمبر برحق! بے تکلف پیلفظ ان کے حق میں ارشادہ وا ہے۔
اس سے
کتناسبق ہم عوام حاصل کر سکتے ہیں، جن کے نزدیک ہر بندہ معمولی اورادنی درجہ مقبولیت کے بعد بھی
گویا ہمر حق تعالی ہوجاتا ہے!

## فَالْتَفَمَهُ الْحُوثُ وَهُو مُلِيمٌ ﴿ فَلُولًا أَنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُسَبِّحِينَ ﴿ فَالْتُفَكِّلُ اللَّهُ كَانَ مِنَ الْمُسَبِّحِينَ ﴿ أَنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُسَبِّحِينَ ﴿ أَعُي مِلْكُ مِنْ الْمُسَبِّحِينَ ﴿ أَعُي مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ مِنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ مُنَافِقُولُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّا مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُ

کے خبنہیں کہ آپ شناوری جانے ہوں،اور مکن تھا کہ بیر کر کنارے تک بی جاتے کہ کم خداوندی سے ایک بڑی قد آور مجھلی نے آپ کونگل لیا۔ شارک وغیرہ کی قتم کی مجھلیوں کا انسان کونگل لینا حال میں بھی مشاہدے میں آچکا ہے۔

الحوت حوت کہتے ہیں بری مجھل کو ہی۔

السمك العظيم. (راغب،ص: ١٥١)

صاحب روح المعانی نے جوعراقی ہیں، اور پوئس سے متعلق روایت توریت سے خوب واقف ہیں،اپنامشاہدہ د جلہ ہے متعلق ککھا ہے:۔

وقد شاهدنا فیها حیتاناً عظیمة جداً بهم نے اس میں بہت بی عظیم الجثه محصلیاں دیکھی ہیں۔ (روح المعانی، جسم سے ۱۲۵)

توریت میں ہے:۔

" بھرخداوند نے ایک بڑی مجھلی مقرر کررکھی تھی کہ یوفاہ کونگل جاوے، اور یوفاہ تین دن

رات مجھلی کے پیٹ میں رہا''۔ (یوفاہ۔ ۱: ۱۷)

۲کے (اپنی اس اجتہادی غلطی پر)

مليم وه قصور دارب جو بجائے خود ستحق ملامت ہو گيا ہو ،خواه أے كوئى ملامت كرے يانہ كرے۔

وألام أي استحق اللّوم. (راغب،ص:١١٥)

مليم استحق اللوم. (تاج، ج١٧/ص: ٦٦١)

قرب عذاب کے وقت شہر چھوڑ کر چلا جانا کوئی معصیت نہ تھی ، تا ہم ایک پیمبر کے مرتبہ سے بعید تھا کہ ایمائے خداوندی کے بغیرا تناقدم بھی اُٹھاتے۔اوراس پربطور تنبیہ کلفت جسمانی سے دوچار ہونا پڑا، ورنہ حقیقی معصیت اور حقیقی عذاب سے تو کسی نبی کوکوئی واسطہ بی نہیں ہوسکتا۔۔۔اللہ کے قانون کی گرفت سے بیمبر تک متنیٰ نہیں تو کسی ولی یابزرگ کا کیاذ کر ہے!



لَلْبِتُ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ فَنَبَذُنْهُ بِالْعَرَآءِ وَهُوَ سَقِيمٌ ﴿

تو أى كے بيك ميں قيامت تك بڑے رہے كے چرجم نے ان كوا يك ميدان ميں ڈال دياس حال ميں كدوہ ندھال تھے ٨كے

وَٱنْبَتُنَاعَلَيهِ شَحَرَةً مِّنُ يَّقُطِينٍ ﴿ وَٱرْسَلُنهُ إِلَى مِاتَةِ ٱلْفِ

اورہم نے ان پرایک بیلدار درخت بھی أگادیا 9 ہے اورہم نے ان کوایک لاکھ (آبادی) یاس سے بھی زیادہ کی طرف

کے کے بینی اضیں مجھلی کے پید سے نکلنا نصیب نہ ہوتا، اوروہ اسی کی غذا بنادیے جاتے۔ یہ مطلب نہیں کہ مجھلی کا پیٹ قیامت تک محفوظ وسالم رہتا۔

لو .....المسبحين \_آيت ہے معلوم ہوا كتبيج واستغفار كى بركت ہے جسماني كلفتيں اور اذيتيں بھی دور ہوجاتی ہیں۔

توریت میں ہے:۔

"تب یوفاہ نے مجھلی کے بیٹ میں خداوندا بے خدا سے دعاما نگی"۔ (یوفاہ،۱:۲۰) الی یوم یبعثون محاور سے میں مراد ہمیشہ تک رہنے سے ہوتی ہے۔

هذا يوم البعث يعني يوم الحشر. (راغب،ص:٦٣)

۸ کے (شکم ماہی میں قید کے اثر ہے)

مچھلی نے جب بخکم خداوندی آپ کوساحل پراگل دیا،تو آپ نے اپنے کوایک چیٹیل میدان

میں پایا۔عرآء سے بولازم نہیں آتا کوئی ایک بھی درخت اس میدان میں نہو۔

توریت میں ہے:۔

"اورخداوندنے مجھلی کوکہا، اوراس نے بوفاہ کو تشکی پراگل دیا"۔ (بوفاہ،۲:۱۰)

سقیم پر مفصل حاشیہ او پراہم میں گزر چکا ہے۔

آپ شکم ماہی میں کتنی مدت رہے؟ اس کے جواب میں متعدد قول سلف سے نقل ہوئے ہیں، کیکن جبیبا کہ امام رازیؓ نے لکھا ہے کسی بھی مدت کی تعیین برکوئی دلیل قائم نہیں۔

والأأدرى بأى دليل عينوا هذه المقادير. (كبير، ج٢٦/ص: ١٤٤)

9 کے (جوآب کو کھیوں وغیرہ ہے محفوظ رکھتا تھا، اور جس کی ہواصحت بخش تھی)

و سورة الضعة ك

ES PLANT ES

## اَوُ يَسِزِيُسِدُونَ ﴿ فَسَامَنُوا فَمَتَعُنَهُمُ اللَّى حِيبُنِ ﴿ فَسَامُتُفَتِهِمُ اللَّهِ عَيْنِ ﴿ فَاسْتَفَتِهِمُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

#### اَلِرَبِّكَ الْبَنَاتُ وَلَهُمُ الْبَنُونَ ﴿

كه كياتمهارے پروردگاركے ليے توبٹيال ہيں اوران كے ليے بينے؟ 1

یقطین کے لفظی معنی ہر بیل دار درخت کے ہیں۔ کدو، کڑی، خربوزہ دغیرہ سب اس میں آجاتے ہیں۔ و کیل شیخرہ لاتقوم علی ساق کالدہاء والبطیخ والحنظل و نحو ذلك، فنهی عند العرب یقطین (ابن حریر، ج ۲۱/ص:۱۱)

روایتوں میں آتا ہے کہ مراداس سے کو کی کا درخت ہے۔

میں ہے۔ کے سیشہر نینواتھا، جو دریائے دجلہ کے داہنے کنارے پرواقع تھا۔ جہاں آج موصل واقع ہے ٹھیک اس کے مقابل توریت میں اس کی آبادی'' ایک لا کھبیں ہزار آ دمیوں سے زیادہ'' درج ہے۔ (یوفاہ،۱۰۲)

کیپٹن جونس نے ۱۸۵سے میں جا کرشہر کے گھنڈروں کی باضابطہ بیایش کی تھی۔ان کی تحقیق میں شہر کا رقبہ ۱۸۰۰ را میڑ کا تھا،اور ہر فرد کے لیے اگر ۵۰ گز مربع زمین فرض کی جائے ،تو گل آبادی کا تخمینہ ایک لا کھ ۲۲ ہزارتک پہنچتا ہے۔ملاحظہ ہوتفسیر انگریزی۔

اُو تخییر کے لیے ہے، یعنی اگر صرف عاقلوں، بالغول کور کھوتو ایک لاکھ، اور کل آبادی کولو، تو اور زائد۔ توریت میں ہے:۔

''یوفاہ خداوند کے کلام کے مطابق اٹھ کرنینوا کو گیا،اور نینوا خدا کے سما منے ایک بڑا شہرتھا کہ اس کا اعاطہ تین دن کی راہ تھی''۔ (یوفاہ۔۳:۳)

• کے (الف) اوراس کے بعد آخر عام قانون فناوا جل کے انھیں بھی موت آئی۔

الکے خطاب اس گروہ ہے ہے جو اس کا قائل تھا کہ خدا کی بیٹیاں ہیں، جود یویاں

بیں مشرکین عرب کے معبودوں میں بڑے دیوتاؤں کے نام دیویوں کے آئے ہیں۔

مال حظہ ہوتفیر انگریزی۔



S Phali

## آمُ خَلَقُنَا الْمَلَافِكَةَ إِنَاتًا وَّهُمْ شَاهِدُونَ ۞ ٱلَّا إِنَّهُمْ مِّنُ إِفُكِهِمْ

کیا ہم نے فرشتوں کوعورت پیدا کیا اوروہ دیکھ رہے تھے؟ ۸۲ خوب بن لو کہ وہ لوگ محض اپنی گڑھنت سے

لَيَقُولُونَ ﴿ وَلَدَ اللَّهُ لَا وَإِنَّهُمُ لَكَذِبُونَ ﴿ اَصُطَفَى الْبَنَاتِ عَلَى الْبَنِينَ ﴿ اللَّهُ وَإِنَّهُمُ لَكَذِبُونَ ﴿ اصْطَفَى الْبَنَاتِ عَلَى الْبَنِينَ ﴿ اللَّهُ وَلَا إِلَا اللَّهُ عَلَى الْبَنِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْبَنِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

مَالَكُمُ اللَّكُمُ اللَّهُ مَكُمُونَ ﴿ اَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ آمُلَكُمُ سُلُطُنَّ مُّبِينٌ ﴿

شمصیں کیا ہواتم کیسا (بہبودہ) تھم اگاتے ہو؟ کیاتم سوچ ہے ( زرا ) کامنیں لیتے؟ ۸۴ کیا تمصارے پاس کوئی واضح دلیل بھی موجود ہے؟

فَأَتُوا بِكِتْبِكُمُ إِنْ كُنْتُمُ طِدِقِينَ ﴿ وَجَعَلُوا بَيْنَةً وَبَيْنَ الْحِنَّةِ نَسَبًا طَ

تواچھاا پی وہ کتاب پیش کروا گرتم سچے ہو <u>۵</u>۵ اورا<mark>ن لوگوں نے اللہ اور جنات کے درمیان رشتہ قر اردے دیا ہے</mark>

الربك البنات میں ہمزہ ، انكار او بننی یا انكار ابطالی كا ہے۔ (مغنی ، ج الص: ۲۲)

فمتعنهم إلى حین یعنی اتنے دنوں تک انھیں خوش عیشی اسی ایمان وتو بہ کی برکت ہے دی۔

میں ہمزہ میں تم دیویاں قرار دے رہے ہو، اور در حقیقت وہ ملائکۂ الہی ہیں ، کیا ان

کنسوانیت تمھارے مشاہدے میں آپکی ہے ؟ مفصل حاشیہ سورہ آل عمران ، آیت کا ا کے تحت میں
گزر چکا ہے۔

سلکے لینی خدا کے صاحب اولاد ہونے کاعقیدہ کوئی بھی شائبہ حقیقت اپنا اندر نہیں رکھتا۔ من اف کہم۔ عقیدہ ولدیت تمام تر گڑھا ہوا، تراشا ہوا ہے۔ ہر گز کسی استدلال سے بیاس تک نہیں پہنچے ہیں ، ندان کے پاس کوئی بنیاد ہے۔

ایک تواللہ کے صاحب ولد ہونے کا دعویٰ خود ہی کس درجہ حماقت ہے، اور پھر اس پرمسٹرا داولا دمیں بھی لڑکیوں کا تحقق ، جنھیں دین جا ہلی والے خود ہی حقیر و ذلیل سمجھتے تھے! اس پرمسٹرا داولا دمیں بھی لڑکیوں کا تحقق نہیں قائم کر سکتے ہوتو کوئی مستند مذہبی نوشتہ ہی پیش کرو، جس میں بیہ عقدہ در رجہ ہو!

أم لكم سلطان مبين عقيره "بنات اللي" بركون ساعقلى استدلال كياجاسكا ب





## وَلَقَدُ عَلِمَتِ الْحِنَّةُ إِنَّهُمُ لَمُحُضَرُونَ ﴿ سُبُحْنَ اللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ وَلَكُمْ اللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿

عالانکہ خود جنات خوب مجھے ہوئے ہیں کہ وہ عذاب میں گرفتار ہوں گے ۸۲ اللہ پاک ہاں ہے جو یہ بیان کرتے ہیں کم

إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ ۞ فُالَّكُمْ وَمَا تَعُبُدُونَ ۞

مگر ہاں جواللہ کے خاص کیے ہوئے بندے ہیں(وہ منذاب ہے جنوظ رہیں گے )لیکن تم اور مھارے معبود (سب مل کر بھی)

ولقد .....لمحضرون لعنی جنات خوداین حقیقت، اپنی مسئولیت سے خوب واقف ہیں۔ لمحضرون محضرون سے مرادعذاب میں گرفتار ہونا ہے۔

أى محضرون في العذاب. (بيضاوي، ج٥/ص:١٧)

أي والله لقد علمت الشياطين أي جنسهم أن الله تعالى يحضرهم ولابد النار

ويعذبهم بها. (روح.ج٣٦/ص:١٥١)

انھے۔ ھے کی شمیر جائز ہے کہ جنات کی طرف نہیں ، بلکہ ان کے اور حق تعالیٰ کے درمیان رشتہ داری کے قائلوں کی جانب لی جائے۔

يعنى قائلي هذا القول (معالم، ج٤ /ص: ٩٤)

أى الذين قالوا ذلك. (ابن كثير، ج ٤ /ص: ٢١)

کے بین پاک صاحب ولد ہونے ہے، صاحب بنات ہونے ہے، صاحب زوج ہونے ہے، صاحب زوج ہونے ہے، صاحب زوج ہونے ہے، صاحب زوج ہونے ہے، اوراس قتم کے سارے خرافاتی جا، کی دعووں اور عقیدوں ہے۔

و سورة المعند وك

ES CSAVE CO

## مَلَ أَنْتُمُ عَلَيْهِ بِفَاتِنِيْنَ ﴿ إِلَّا مَنُ هُوَ صَالِ الْجَحِيْمِ ﴿ وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مَلَ الْحَجِيْمِ ﴿ وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ اللَّهِ مَا أَنْتُمُ عَلَيْهِ بِفَاتِنِيْنَ ﴿ إِلَّا مَنُ هُوَ صَالِ الْحَجِيْمِ ﴿ وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَمَا عَلَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّا

مَقَامٌ مَّعُلُومٌ ﴿ وَإِنَّا لَنَحُنُ الصَّافُّونَ ﴿ وَإِنَّا لَنَحُنُ الْمُسَبِّحُونَ ۞

ایک معین درجہ ہے اور ہم (سب)صف بستہ کھڑے ہوتے ہیں اور ہم (سب) پاکی بیان کرنے میں گےرہتے ہیں ۸۹

٨٨ (علم البي كے مطابق)

معرفی اور کوم خالصہ بید کہ ہم عبر محض اور کوم خالص ہیں، اپنی رائے سے کچھ ہیں کر سکتے۔ جو خدمت ہم میں سے جس کے سپر دہے، بس وہ اس میں لگار ہتا ہے ۔ بیر سب مضمون فرشتوں کی زبان سے ادا ہور ہا ہے۔ اس سے ایک طرف تر دید اُن جا ہلی تو موں کی بھی ہور ہی ہے جنھوں نے فرشتوں میں الو ہیت اور معبودیت کی شان پائی ہے، اور دوسری طرف اہل کتاب کی بھی تر دید میں جنھوں نے جنھوں نے بعض فرشتوں کو خطاکار وعصیاں شعار قرار دیا ہے!

و مسلسمعلوم۔ بعض نے اس سے بیاشارہ تمجھا ہے کہ ملائکہ کے لیے مقامات معیّن و معلوم ہیں، جن میں علووتر قی کی گنجایش نہیں، بخلاف انسان کے کہ وہ جس قدر بھی جدو جہد کر بے قرب وعلو کے مراتب طے کرتارہے گا!

يشير إلى أن الملك لا يتعدى مقامه إلى ما فوقه، ولا يهبط عنه إلى مادونه، وهنذا بخلاف نوع الإنسان فإن من أفراده من سار إلى مقام قاب قوسين بل طار إلى منزل أو أدنى. (روح، ج٢٣/ص: ١٦٠)

اورصاحب تفییر مظہری نے سور و کبھرہ میں قصہ تخلیق آ دم کے سلسلے میں لکھا ہے:۔ ''مراداس سے بیہ ہے کہ ملائکہ مقام اساء وصفات ہے آ گے مقام ذات تک ترقی نہیں کر سکتے ، بخلاف بشر کے کہ وہ مقام محرومی سے مقام ظلال تک، اور وہاں سے مقام صفات اور اساء اور شئو نات اور پھر مقام ذات

معمود المستوالية المس

5

وَإِنْ كَانُوالِيَقُولُونَ ﴿ لَوُ اَنْ عِنْدَنَا ذِكُرًا مِنَ الْاَوَّلِينَ ﴿ لَكُنَّا الرَي لُولَ كَا الْكُولُ لِينَ الْاَوَلِينَ ﴿ لَكُنَّا الرَي لُولَ كَا لَكُ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿ فَكُفَّرُوا بِهِ فَسَوُفَ يَعُلَمُونَ ﴿ وَلَقَدُ سَبَقَتُ عِبَادَ اللّٰهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿ فَكُفَّرُوا بِهِ فَسَوُفَ يَعُلَمُونَ ﴿ وَلَقَدُ سَبَقَتُ اللّٰهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿ فَكُفَّرُوا بِهِ فَسَوُفَ يَعُلَمُونَ ﴾ وَلَقَدُ سَبَقَتُ اللّٰهِ الْمُخْلَصِينَ ﴿ فَكُفَرُوا بِهِ فَسَوُفَ يَعُلَمُونَ ﴾ وَلَقَدُ سَبَقَتُ اللّٰهِ المُخْلَصِينَ ﴿ فَي خَرِيولَ الكَالِارَ فَي اللَّهُ اللّٰهُ اللّٰلِلْ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰل

وَإِنَّ جُنُدَنَا لَهُمُ الْعَلِبُونَ ﴿ فَتَوَلَّ عَنُهُمُ حَتَّى حِيْنِ ﴿ وَالْبِصِرُهُمُ الْعَلِبُونَ ﴿ وَالْبِصِرُهُمُ الْعَلِبُونَ ﴿ وَالْبِصِرُهُمُ الْعَلِبُونَ الْعَلِبُونَ الْعَلَامِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا

تك ترقى كرسلتائ (مظهرى، جا/ص:٥٥)

• و (اور تكذيب ومخالفت كرنے والوں ميں نہوتے)

مشرکین مکہ کہا کرتے سے کہ کوئی نبی اگر ہماری قوم میں پیدا ہوا ہوتا اور اس پر کوئی کتاب نازل ہوئی ہوتی ، جیسے بنی اسرائیل پر نازل ہوئی ، تو ہم یقیناً تصدیق کرنے والوں میں ہوتے ، اوراطاعت الٰہی کا ایک نمونداین ذات میں پیش کردیتے۔

اوپریبی مضمون آیت لئن حاء هم نذیر لیکونن أهدی من إحدی الأمم (سورة الفاطر:۳۲) كے تحت میں آچكا ہے۔

91 (کہ کفروتکذیب کا کیاانجام ہوتاہے)

فکفروا ہے۔ لیخی اب جب ان کی تمنا کے مطابق رسول اور صاحب کتاب وشریعت رسول ، ان کی قوم میں آگئے تو بیا ہے سب بچھلے تول وقر اربھول بیٹھے ، اور تکذیب وانکار میں بچیلی قوموں سے بازی لے گئے۔ سوف یعلمون۔ کفر کا انجام موت کے وقت تو بہر حال منکشف ہوجا تا ہے ، باقی بعض عقو بتیں زندگی میں بھی واقع ہوجاتی ہیں۔

انجام کار)



5

#### فَسَوُفَ يُبُصِرُونَ ﴿ النَّبِعَذَابِنَا يَسُتَعُجِلُونَ ﴿ فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَتِهِمُ سوعنقریب یہ بھی دکیے لیں گے عل کیا یہ ہمارے عذاب کی جلدی مجارے ہیں؟ تودہ جب ان کے روبروآ نازل ہوگا

فَسَاءَ صَبَاحُ المُنذَرِين ﴿ وَتَولَّ عَنْهُمْ حَتَّى حِينٍ ﴿ وَ أَبُصِرُ

سوده دن ان او کول کا جنیس ڈرایا جا چکا ہے، بہت بُر اہوگا سم فی اور آپتھوڑے زمانے تک ان کا خیال نہ سیجئے اور ذراانجیں ویلیتے رہنے

غلبہ آخر کارحق ہی کو ہوتا ہے، باطل کی شان وشوکت محض عارضی اور کسی مصلحت تکوین کے ماتحت ہوتی ہے ماتحت ہوتی ہے ماتحت ہوتی ہے ماتحت ہوتی ہے۔ مادی غلبہ کے محض قوت دلائل بھی جائے تو یہ غلبہ تو ہر دور میں اور ہروقت اہل حق کو حاصل رہا ہے، اور اب بھی ہے۔

جندنا\_ لين ابل حق\_

لہم۔ضمیرجمع جند کے لیے بلحاظمعنی آئی ہے،نہ بحثیت لفظ۔

ولوكان على اللفظ لكان هوالغالب. (قرطبي، ج٥ أ/ص: ١٣٩)

كلمتنا\_ آ كي جس وعدے كاذكر ب، وونوايك بورى عبارت ب،اس كے ليے كلمة بصيغة واحد

یوں آیا ہے کہ ساری عبارت مل کر معنی ایک ہی دیت ہے، اور کلمة کالفظ ای پورے مفہوم کے لیے ہے۔

وإنما سماها كلمة وهي كلمات لأنهالما انتظمت في معنى واحد كانت في

حكم كلمة مفردة. (مادارك، ص:١٠١٢)

سامی موت برتواپنا حال زار بہر حال دیکھیں گے،اورممکن ہے دنیا میں بھی عذاب کی جھلک دیکھیلیں۔ جھلک دیکھ لیں۔

سوف\_ يہال متقبل بعيد كے معنى ميں نہيں ، وعيدى بہلو كے اظہار كے ليے ہے۔

سوف للوعيد لا للتبعيد. (أبوالبقاء،ص:٧٨٩)

فتول .... حين يعنى چند ان كى ايذ ارسانيون يراتفات نه يجئه

٩٩ يعني جب وه وقت موعود آجائے گا، پھرٹالے ٹل نہ سکے گا۔

ساحة كے فظی معنى جن يا نگنائی كے بيں، يعنی جبوه عذاب ان سے ايمامتصل موجائے

گا کدان کے لیے کوئی جائے پناہ ندر ہے گی۔

2020

فَسَوُفَ يُبُصِرُونَ ﴿ سُبُحْنَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ فَسَوُفَ يَبِعُونَ ﴿ الْعِزَةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ الْعِزَةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ الْعِزَةِ عِنْ الْعِزَةِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ وَمِنْ الْعِنْ الْعَنْ الْعِنْ الْعَنْ الْعِنْ الْعِنْ الْعِنْ الْعِنْ الْعَنْ الْعِنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعَنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعَنْ الْعُنْ الْعُنْ الْعَنْ الْعُنْ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُعْلِقِلْ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْ

وَسَلَّمٌ عَلَى المُرُسَلِينَ ﴿ وَالْحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿

اورسلام ہو پیمبروں پراورساری خوبیال اللہ پروردگار عالم کے لیے ہیں ٢٩

90 یعنی آپ کو تو ہمارے کہنے سے یقین ہی ہے، باتی معاینے ومشاہدے کے بعد انھیں بھی یقین ہوکرر ہےگا۔۔۔۔مفسرین نے کہا ہے کہ ابھی ایھی میضمون جواد پرگز را ہے وہال اس کا تعلق غلبہ اہل حق سے تھا، اور یہاں اس کا تعلق عذاب اہل باطل سے ہے، اس لیے ضمون کی تکرار صورۃ ہے، معنا نہیں، اور اس تکرار سے تہدید بید بیدا ہوگئ۔

كرّر تاكيداً لتهديدهم. (جلالين،ص:٩٧٥)

97 (معبودیت، الوہیت، ربوبیت کاحق داروہی اکیلا، بلاشائیہ شرکت غیرے ہے) سبخن سیدے فو ن۔ حق تعالی پاک ومنزہ ہے ان تمام لغویات وخرافات سے جواہل شرک اس کی جانب منسوب کرتے رہتے ہیں۔

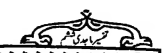
ا مام رازیؒ نے لکھا ہے کہ قرآن کا یہ فقرہ بڑا جامع ہے۔معرفت باری کے سارے مدارج اس مختصر سے فقرے میں آگئے۔

كلمة محتوية على أقصى الدرجات وأكمل النهايات في معرفة إله العالم. (كبير، ج77/ص: ١٥٠)

رب السعــزة ـ امام رازیؒ نے لکھاہے کہ رب میں اشارہ ہے کمال حکمت ورحمت کی جانب اور عزت میں کمال قدرت کی جانب \_ ( نبیر، ج۲۷/ص: ۱۵۰)

یصفون کے عموم واطلاق سے اہل لطائف نے بینکتہ بیدا کیا ہے کہ حق تعالیٰ جس طرح اہل شرک وضلالت کی یاوہ گوئیوں سے منزہ دبرتر ہیں، ای طرح مونین صادق کی غایت مدح وثنا اور عارفین کاملین کے احاطہ فہم رساسے بھی بالاتر ہیں۔۔۔۔اور عارف روگ نے ترجمانی اسی مقام کی کی ہے ۔





ما برون از پاک و ناپاکی ہمہ و زگران جانی و حیالاکی ہمہ

سلم على المرسلين حق تعالى خودجن بندول پرسلام بيجيس،ان كاواجب الاتباع مونا

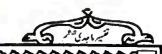
بالكل ظاہرہے۔

مرسلین کے لفظ نے صاف کر دیا کہ انبیاء ''فرستادہ''یا جیجے ہوئے بندے ہوتے ہیں اور سے ضرب ہے حلول ،مظہریت اور''اوتار'' کے عقیدے پر۔

رب العالمين موقع كى إيميت كے لحاظ سے حق تعالى كى المم ترين صفت ربوبيت عالم كو

وُ ہرادیا گیاہے۔







### (۳۸) سُوْرَهٔ صَ مَكِّيَّةً سورهٔ صَ مَنِّی



### بِسُمِ اللهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ

شروع الله نبایت مهربان باربار رحت کرنے والے کے نام سے

صَ وَالْقُرُانِ ذِي الذِّكْرِ أَ بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِزَّةٍ وَّشِقَاقٍ ٠

صاد ا قتم بقرآن نسیحت والے کی (کر کافروں کا انکار کسی ولیل پرین بیں) ع بلکہ (یہ) کافری قصب و مخالفت میں پڑے ہوئے ہیں سے

لے دوسرے مقطعات کی طرح اس حرف ص کے معنی تو اللہ ہی کو معلوم ہیں ، البتہ امام رازیؓ نے اپنی تفسیر میں متعد داقو ال نقل کر دیے ہیں مثلاً :

(۱) ص مخفف بحكى اسم الهى كا ، مثلًا صمة يا صادق الوعد بإصانع المصنوعات.

(٢) صمخفف إس فقركاكه صدق محمد في كل ما أخبر به عن الله.

(m)ص مخفف عال فقر علاكم صد الكفار عن قبول هذا الدين. (كبير، -٢٦/ص:١٥٢)

کے مطلب میہ کہ قرآن کی اعلیٰ تعلیمات خوداس کی صدافت پر گواہ ہیں، اور میہ کا فرجواس کے کلام الٰہی ہونے اور آپ کی رسالت سے انکار کررہے ہیں، سواس کی بنیاد کسی دلیل یا وجہ عقلی پر ہر گر نہیں۔

ذی الذکر \_ یعنی بیدوعظ ونصیحت والاقرآن ، یاعزت وعظمت والاقرآن \_ المراد بالذکر العظه أو الشرف و الشهرة . (بیضاوی ، ج ٥ /ص: ۱۶) سلم (اوراس تعصب وعناد کاوبال بھی ایک روزان پر پڑ کرر ہےگا) یہاں بیبتادیا کہ مخالفت حق کا سبب کوئی اشتباہ عقلی ہرگر نہیں ،محض ان لوگوں کی ضداور ہٹ

دهرمی اورنخوت پیندی ہے۔

و سرره س

55000

# كُمُ أَهُلَكُنَا مِنُ قَبُلِهِمُ مِّنُ قَدُرُنِ فَنَادَوُا وَّلَاتَ حِيْنَ مَنَاصِ كُمُ أَهُلَكُنَا مِن قَبُلِهِمُ مِّنُ قَدُرُنِ فَنَادَوُا وَّلَاتَ حِيْنَ مَنَاصِ كُنْ بِي امتول كوان يهلِهِم بِلاك كريج بين، موانعول في برى إلى پكاركى، درآنحاليك وقت خلاصى كا گزر چكاتها ع

وَعَجِبُوۤ اَن جَاءَ هُمُ مُّنُذِرٌ مِّنَهُم وَقَالَ الْكَفِرُون هذا سُحِرٌ كَذَّا بُ ﴿

ادریاس پر جرت کردہے ہیں کدان کے پاس ایک ڈرانے والا انھیں میں ہے آیا ہے اور (یہ) کافر کہتے ہیں کہ میخض ساحرے کذاب ہے کے

عزة وشقاق دونول کاتنوین نکرہ کے ساتھ آناان صفات کی شدت کے اظہار کے لیے ہے، لیعن بدلوگ پر لے سرے کی ہٹ دھرمی سے کام لے رہے ہیں۔

والتنكير في عزة وشقاق للدلالة على شدتهما. (كشاف، ج٤/ص: ٦٨)

م (چنانچان كاشوروواويلا انهيں كي يمين فغ ندر بري حشران كافرول كا بھي ہوئا ہے)
لات ليس كى ايك غير منصرف صورت ہے، تقذير كلام خليل ،سيبويہ كے نزديك بيہوگى:
ليس الحين حين مناص (كبير، ج٢٦/ص: ١٥٥، بيضاوى، ج٥/ص: ١٥)
اور انفش كے نزديك يوں نولاحين مناص (كبير، ج٢٦/ص: ١٥٨، بيضاوى، ج٥/ص: ١٥)
مناص حائے خلاص يا جائے گريز۔

( كوئى فوق البشرنہيں ، بلكه أهيں جيسابشر وانسان!)

مشرکوں کی جمھے میں یہی تونہیں آتا کہ ایک بشر مرتبہ رسالت پر کیسے بہنچ سکتا ہے۔ دیوتا پرتی ان کے جمھے میں آجاتی ہے۔ اوتار ، مظہریت ، عینیت ، حلول کے عقیدے عین ان کے مذاق طبیعت کے موافق بیں ، بس ایک نہ جھے میں آنے والی بات یہی مسئلہ سفارت الہی ورسالت ہے۔ بار بارای میں الجھتے تھے۔ ضمیر ھے۔ جنس بشر کی جانب ہے۔

رسول من جنسهم أي بشر . (روح، ج٢٣/ص:١٦٦)

یعنی استبعدوا أن یکون النبی من البشر . (مدارك، ص: ۱۰۱٥) اگر ضمیر مخاطبین اول ، مشركین قریش كی جانب هجمی جائے ، تو بھی بالكل جائز ہے۔

اس کے لائے ہوئے کلام میں اثر اوراس کے بیش کیے ہوئے معجزات تو نتیجہ میں اس کے کمال ساحری کا،اوراس کا دعوائے نبوت ورسالت تمام تربے بنیاد ہے۔



## S Convictor

## اَجَعَلَ الْالِهَةَ اِلهَا وَّاحِدًا تَهُ إِنَّ هِذَا لَشَهُعٌ عُجَا بٌ ﴿ وَانْطَلَقَ الْمَلَا

اُرے،اس نے خداؤں کوبس ایک خدا کردیا! ہے شک میروی انو تھی بات ہے! بے ان لوگوں کے سردار میر کہتے ہوئے

جب نقطہ آغازیہ ہوا کہ دعوائے نبوت ضیح ہوئی ہیں سکتا ہتوا اس سے چارہ ہیں کہ مدی نبوت کے وعظ و تبلیغ کے اثر کوسح برمحمول کیا جائے۔ ساحر قرار دیتے ہوئے یہ آمن اتنانہ سوچے کہ ساحر بھی بھی وعوت تو حید دیتار ہتا ہے؟ تو حید دیتار ہتا ہے؟ عقائد تھے اور اعمال صالح کی تبلیغ کرتار ہتا ہے؟ بوحید دیتار ہتا ہے؟ بات کچھ نہ بی تھی تو ایسی تو کہتے جو کچھ تی ہوئی ہوتی ، تی تنظیمی تو سراسرالٹی اور بالکل ہی ہے تکی تھی! بات کچھ نہ بی تھی تو ایسی تو کہتے ہیں کہ آیت میں کا محض ف الواسے ہی نکل سکتا تھا ، کیکن بجائے اس کے امام رازی کہتے ہیں کہ آیت میں کا محض ف الواسے ہی نکل سکتا تھا ، کیکن بجائے اس کے قال الے فرون کی صراحت میں اشارہ ان لوگوں کے کمال بدعقلی کی طرف کرنا ہے کہ ایسے ہمل

ولا یعنی قول کا مصدر و منشا کفر محض ہی ہوسکتا ہے۔ ( کبیر ، ج۲۱/ص: ۱۵۵)

ہیں ترم پر تو تنوع ، تعدد ، اختلاف ہے ، اس کثرت کا مصدر و حدت کوفرض ہی کیے کیا جا سکتا ہے؟
میں قدم تر و تنوع ، تعدد ، اختلاف ہے ، اس کثرت کا مصدر و حدت کوفرض ہی کیے کیا جا سکتا ہے؟

رات الگ ہدن الگ، آگ اور شے ہے پانی اور ، زمین الگ مخلوق ہے آسان الگ ، ان میں ہے ، اور یہی میں سے ہرایک کے کاروبار کے لیے ایک مستقل حاکم ومتصرف ، فرمال رواکی ضرورت ہے ، اور یہی و یوی دیوتا ہیں ،سب کومٹا کے صرف ایک مورد حقیقی و فاعل اصلی کو مانے کے کوئی معنی ہی نہیں۔

عجاب عجاب مرادف ہے عجیب کا ،البتہ اس میں عجیب سے زیادہ زورہے بلکہ اس میں معنی انکار کے بھی پیدا ہوجاتے ہیں۔

هو العجيب إلا أنه أبلغ من العجيب. (كبير، ج٦٦/ص:٥٥١)

أى بليغ في العجب. (روح، ج٢٣/ص:١٦٦)

خلیل نحوی نے فرق میر بتایا ہے کہ عبد بتو بس وہ ہے جوعجب رکھتا ہوا ور عبد اب وہ ہے جس میں عجیب کے عدسے تجاوز ہو۔ جس میں عجیب کے عدسے تجاوز ہو۔

وقد فرق الخليل بين عجيب وعجاب فقال: العجيب العَجَب، والعُجاب الذي قد تجاوز من العجب. (قرطبي، ج٥١/ص: ١٥٠)



S Punt Co

## مِنْهُمُ أَنِ امْشُوا وَاصْبِرُوا عَلْى الِهَتِكُمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل

چلے کہ چلو اوراین تھاکروں پر قائم رہو، اس میں بے شک اس شخص کا کوئی مطلب ہے ۸

مَا سَمِعُنَا بِهِ ذَا فِي الْمِلَّةِ الْاحِرَةِ اللَّهِ إِنْ هَذَا إِلَّا انْحَتِلَاقٌ أَوْ أَوْ أَوْ لَإِلَّا

ہم نے توبہ بات (اپنے) پچھلے ذہب میں (بھی) ئنہیں، ہونہ ہوبداس کی گڑھت ہے و تو کیا ہم سب میں سے پس

ابومنذربن ہشام الکلمی الکونی (متونی ۱۰۲ه می) اپنی کتاب الأصنام میں لکھتے ہیں کہ بت پرتی عرب میں رچ گئی تھی، کوئی تو بت کدہ بنالیتا، اور کوئی اکیلی مورتی کو پوجتا، اور جس ہے یہ بھی نہ بن پڑتا، وہ ایک پچھر ہی کو لیتا، اور اس کو زمین میں گاڑ کر اس کی پوجا شروع کر دیتا، اور اس کے برخواف کر دیتا، اور اس کے جڑھا وے وغیرہ چڑھاتے، اگر چہ کعبہ کی افضلیت کو بھی تسلیم کرتے جاتے۔

استهترت العرب في عبادة الأصنام، فمنهم من اتخذ بيتاً، ومنهم من اتخذ صنماً، ومن لم يقدرعليه ولاعلى بناء بيت، نصب حجراً أمام الحرم وأمام غيره ممااستحسن، ثم طاف به كطوافه بالبيت وسموها الأنصاب، فإذا كانت تماثيل دعوها الأصنام والأوثان النساف به كانوا ينحرون ويذبحون عند كلها ويتقربون إليها، وهم على ذلك عارفون بفضل الكعبة عليها يحجونها ويعتمرون إليها. (الأصنام، ص:٣٣)

کے کہے میں نہ آنا،اینے دیوتاؤں کی نفرت میں گئے رہنا۔

هذا۔ اشارہ رسول الله صلى الله عليه وسلم كى جانب ہے۔

قریش کے ائمہ وسر دار مجھی مسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تقریر سننے کھڑے ہوجاتے تو اس کے بعد ذکر تو حید کی تاب نہ لاکراپنے ہیروؤں سے بیہ کہنے لگتے۔

9 یہ کہنے والے مشرکین مکہ تھ، اور ملة الآخرة سے کھلی ہوئی مراد ملت عرب ہے۔ قال محاهد و قتادة یعنون ملة قریش. (قرطبی، ج٥١/ص:٢٥١) یہ لوگ کہتے تھے کہ ہم نے بھی اینے بڑول کے مذہب میں، اپنے باپ دادول کے دین



ES PSAVE ES

## عَلَيْهِ اللّهِ كُورُ مِنُ بَيُنِنَا طَبَلُ هُمْ فِي شَكٍّ مِّنُ ذِكُرِى تَبَلْ لَمَّا يَذُو قُوا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ ال

عَذَابِ ﴿ أَمُ عِنْدَهُمُ خَزَافِنُ رَحْمَةِ رَبِّكَ الْعَزِيُزِ الْوَهَابِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

میں توبیعقیدہ پایانہیں۔

بهذا حذا سے اشارہ (آیت نمبر۵ کے هذاکی طرح) توحید کی جانب ہے، مشرکوں کو آج مجی سب سے زیادہ وحشت کام کہ توحید سے ہوتی ہے، اور یہی حال مشرکین قدیم کا بھی رہا ہے۔

ایک مراد'' آخری فد ہب' سے دین عیسوی بھی لی گئ ہے، اور یہ فسیر بھی چسپاں ہو سکت ہے نصاری اپنے نقط نظر سے بالکل صحیح طور پر کہہ سکتے تھے کہ بیتو حید خالص جس کی وعوت اسلام دے رہا ہے، ہم نے تو کہیں آبائے کلیسا سے نہیں۔

لیخی بالفرض نبوت یا پیمبری ملتی بھی توہمارے ہاں کے رؤساء اورامراء کے ہوتے ہوئے آخر ایک یہتم وناوار شخص کو کیوں ملی! سیادت وسرداری کے مستحق تو قریش کے اس معاشرے میں صحر بن حرب ابوسفیان اموی، عمرو بن ہشام مخزومی تینی ابوجہل اور عبدالعزی بن عبدالمطلب ہاشی لیعنی ابولہب جیسے جہال دیدہ اشخاص اپنی دنیوی سوجھ بوجھ، کارکردگی اوراپی وجاہت وتمول کی بنایر سمجھے جا سکتے تھے۔

من بیننا۔ لینی ہم شرفائے قریش میں ہے۔

اہل لطائف نے کہا ہے کہ منشااس قول کا کبرتھا،اس سے معلوم ہوا کہ کبرالیں بری چیز ہے جو مجھی کفرتک پہنچادیتی ہے۔

الے قرآن مجید کہتا ہے کہ انکار کا باعث محرصلی اللہ علیہ وسلم کی شخصی تکذیب نہیں ، بلکہ سیاصل مسئلہ وحی ہی میں بھٹک رہے ہیں ، اور خوداس کی بنیا دعذا برالہی سے غفلت پر ہے۔

اللہ (اور نبوت بھی کیاان کے قبضہ قدرت میں ہے کہ جسے جا ہیں اُسے اِس سے نواز دیں؟)

نبوت کی عظمت واہمیت اس سے ظاہر ہے کہ اسلامی عقید سے میں اسی پر تکوینی حیثیت سے نبوت کی عظمت واہمیت اسی سے ظاہر ہے کہ اسلامی عقید سے میں اسی پر تکوینی حیثیت سے

الاسباب (و) الم

اَمُ لَهُمُ مُلُكُ السَّمْوٰتِ وَالْارُضِ وَمَا بَيْنَهُمَا نَنْ فَلْيُرْتَقُوا فِي الْاَسْبَابِ ٠٠ كياج بَيْ آانول اورزين اوران كررميان ع، وه ان كي عومت بن ع؟ تواضي جا يكريزهيال لكاكر يزه جائي ال

جُنُدُ مَّا هُنَالِكَ مَهُزُومٌ مِّنَ الْاَحْزَابِ ﴿ كَذَّبَتُ قَبُلَهُمْ قَوْمُ نُوحِ السَّامِ اللهِ عَلَيْهُمُ قَوْمُ نُوحِ اللهِ عَالَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

وَّعَادٌ وَّفِرُعُونُ ذُو الْاُوْتَادِ ﴿ وَنَهُمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَّاصْحَبُ لَئِيكَةٍ ط

وقوم عاد اور فرعون نے جس کے کھونے گڑے ہوئے تھے اور شمود اور قوم لوط اور اصحاب ایک نے تکذیب کی تھی

أُولِيكَ الْاحْزَابُ ﴿ إِنْ كُلِّ إِلَّا كُذَّبَ الرُّسُلَ

بدر بڑے بڑے ) گروہ والے ان سب نے رسولوں کو جھٹلا یا تھا

دارومدارنظام عالم کاہے، چنانچہ جس وقت کوئی مومن یعنی نبی پرایمان رکھنے والاسطے زمین پر ندر ہے گا، اس کا کنات کانظم بھی ختم ہوجائے گا اور قیامت آجائے گی۔

العزیز۔ سب پرزبردست وغالب تو وہ خداہے، ساتھ ہی الو ھاب ، بر اویے والاہے، بر کی بخشش وعطا والا بھی وہ خداہے۔ اس کے ہاں کچھ بخل تھوڑ ہے ہی ہے، کسی دوسرے میں اگر نبوت کی اہلیت وصلاحیت ہوتی تواسے محروم ہی کیوں رکھا جاتا!

سل (این قدرت وتقرف دکھانے کو)

أم .....ينهما موال كويادوسر الفاظين بيه كرآيانهي ارضيات وساويات كمصالح كاعلم م، جوية بوت كانقسيم كريمي ذمه دار بنتي بين!

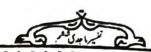
سمل (مرادوبی اہل مکہ ہیں)

پُرقوت اہل مکہ کی بربادی کی پیش گوئی قطعیت کے ساتھ کردینا بجائے خود ایک قرآنی معجزہ

پیش خبری کاتحقق میدان بدر میں موکررہا۔

قال قتادة هنالك إشارة إلى يوم بدر فأحبرالله تعالىٰ بمكة أنه سيهزم حند المشركين فحاء تأويلها يوم بدر. (كبير، ج٢٦/ص:١٥٨)





## فَحَقَّعِقَابِ ﴿ وَمَا يَنظُرُ لَهُ وَلآءِ إِلَّا صَيْحَةً وَّاحِدَةً مَّا لَهَا مِنُ فَوَاقِ ﴿ وَمَا يَنظُرُ لَهُ وَلاَءِ إِلَّا صَيْحَةً وَّاحِدَةً مَّا لَهَا مِنُ فَوَاقِ ﴿ وَمِراعذابِ(ان بِ)واتِع مُوكًا ها اورياوگ توبس ايك جِي كَنظر بين جس بين وم ليني كَانجايش ندموگ

10 متعین طور پر نام بھی قرآن نے پرانی پُرقوت، پُرشوکت قوموں کے بتادیے کہ کندیب انبیاء و تکذیب شریعت ہی کی پاداش میں بیلوگ ہلاک ہوئے تھے، وہی صورت آج کے منکرین کوبھی پیش آنی ہے۔

نوع، عاد، فرعون، ثمود، لوط، أصحاب الأيكة ،ان سب برعاشي ايناپ اي مقام يركزر كي رأصحاب الأيكة عمراد حفرت شعيب عليه السلام كى امت ،

کذبت قوم۔ اس پر بحث ہوئی ہے کہ قوم تو ذکر ہے، پھراس کا فعل ضمیر مؤنث کے ساتھ کیوں؟ جواب دود ہے گئے ہیں: ایک یہ کہ لفظ قوم کا استعمال تذکیروتا نیٹ دونوں میں جائز ہے۔ دوسرایہ کہ لفظ ہے تو ذکر ہی ، مگر جب معنی قبیلے یا خاندان کے ہول تو تا نیٹ بھی جائز ہے۔ (قرطبی ، ج ۱۵/ص:۱۵۴)

ذو الأو تاد. محاورے میں اس سے مراد شوکت وحشمت والے اور بڑے قوت وغلبوالے سے ہوتی ہے جس کا قتد ارپا کدار ہو۔

استعير لثبات العز والملك واستقامة الأمر. (كشاف، ج٤/ص: ٧٣) أصل هذه الكلمة من ثبات البيت المطنب بأو تاده، ثم استعير لاثبات العز والملك. (كبير، ج٢٦/ص: ١٥٨)

وقال ابن قتيبة العرب تقول هم في عز ثابت الأوتاد، ويريدون دائماً شديداً.

(قرطبی، ج٥١/ص:٥٥١)

اورمجاز أأو تادے مراد شکر ہوتے ہیں، اور ذو الأو تاد کے معنی ہوں گے' برا لے شکروں والے'۔
وقیل: ذو الأو تاد أی ذو الحنود الکثیرة فسمیت الحنود أو تاداً. (قرطبی، ج ۱ /ص: ۱ ۵ ۱)
برای اور شاندار عمارتوں والے اور براے لاؤلشکر والے ۔ اور اس فتم کے معنی تابعین سے بھی منقول ہیں، انھیں میں ضحاک بھی ہیں۔

قال ابن عباس: المعنى ذوالبناء المحكم، وقال الضحاك: كان كثيرالبنيان والبنيان تسمى أوتاداً. (قرطبي، ج٥١/ص: ٤٥١)

toobaa-elibrary.blogspot.com

-02

وي سورة من وكي

ES CUAL CA

## وَقَالُوا رَبُّنَا عَجِّلُ لَّنَا قِطَّنَا قَبُلَ يَوْمِ الْحِسَابِ ﴿ اِصْبِرُ عَلَى مَا يَقُولُونَ

اور بیلوگ کہتے ہیں کداے مارے پروردگار! ہم کو ہمارا حصدروز حساب سے پہلے ہی دےدے کا آپ ان لوگوں کے اقوال پرمبر کیجئے

وَاذْكُرُ عَبُدَنَا دَاوُدَ ذَا الْآيُدِ ﴿ إِنَّهُ آوَّابٌ ﴿ إِنَّا سَخَّرُنَا الْحِبَالَ مَعَهُ

اور مارے بندے داؤر بڑی قوت والے کو یاد کیجے، وہ بڑے رجوع کرنے والے تھے کا ہم نے بہاڑوں کو (ان کے ) تابع کررکھا تھا

اورایک روایت میں خود ابن عباسؓ ہے بھی معنی بڑے لشکر والے اور بڑے جمع جتھے والے کفتل ہوئے ہیں۔

وفی روایة عن ابن عباس رضی الله عنه ما خوالمجنود والمجموع الکثیرة. (حازن ، ج٦/ص:٣٦)

پرانی قوموں میں تعذیب کی ایک صورت مجرم کو چومیخہ کردینے (لیمنی لٹا کر ہاتھ پیروں میں میخ تھونک دینے) کی جاری تھی ،اورروایات میں ماتا ہے کہ فرعون کے دور میں بھی بیسز اجاری تھی۔

اللہ منکرین بطور استہزاء کہتے تھے کہ جو کچھ عذاب ہم پر ہونا ہے وہ ابھی لے آؤنا،
کل پر کیوں اٹھارکھا ہے!

اعلم أن الكفار لما بالغوا في السفاهة على رسول الله صلى الله عليه وسلم حيث قالوا (إنه ساحر كذاب) وقالوا له على سبيل الإستهزاء (عجل لنا قطّنا) أمره الله بالصبر على سفاهتهم. (كبير، ج٢٦/ص: ١٦٠)

ينظريهال منتظركمعني ميں ہے۔

أى ينتظر. (قرطبي، ج٥١/ص:٥٥١)

بھی آیا ہے،نضر بن حارث کلدی ، جومشہورمعا ندرسول تھا۔

کے (اوران کی مثال ونظیر سے صبر میں تقویت حاصل کیجئے)

اس کے بعد آپ کی تقویت قلب کے لیے نو پیمبروں کی مثالیں درج ہورہی ہیں،ان میں سے تمن کے قصے مصل بیان ہوں گے،اور چھ کا ذکر صرف اجمالاً آئے گا۔

من وي من وي

## يُسَبِّحُنَ بِالْعَشِيِّ وَالْإِشُرَاقِ ﴿ وَالسَّلِيْرَ مَحُشُورَةً الْحُلُّ لَهُ آوَّابٌ ۞

كان كراته شام وكتبي كياكر في تصاور برندول كوجي جو (ان كي باس) جمع بوجات ته، سان كي وجد برد يرجوع كرف والي تع الم

ذا الأيد\_ تعنی بری قوت والے، ہمت والے، دین وتقویٰ کی راہ میں برے برے مجاہدے کرڈالنے والے۔

أى ذا القوة فى الدين المضطلع بمشاقه و تكاليفه. (كشاف، ج ٤ /ص: ٧٥) أى ذا القوة على أداء الطاعة و الاحتراز عن المعاصى. (كبير، ج ٢ ٦ /ص: ١٦١) و الأيد القوة فى العلم و العمل. (ابن كثير، ج ٤ /ص: ٢٧) أوّ اب الله كي طرف بروع كرفي والحد

توّاب رجّاع إلى مرضاة الله. (كشاف، ج٤/ص:٥٧)

حضرت داؤًر، نبی وسلطان کی قوت وحشمت نیز زید دِ تقوی پرملاحظه بو، انگریزی تفسیر القرآن - عبدنا له لفظ عبد کوخمیر متکلم کی طرف مضاف کر کے قرآن مجیدنے اس سے کام اظہار

تخصیص وتشریف ہی کالیا ہے ۔۔۔۔عبدنا۔ ذا الأید، أوّاب بیتین تین اوصاف صراحت سے بیان کر کے قرآن مجید نے اہل کتاب کے ان انہامات کی تر دید کردی ہے جوانھوں نے حضرت داؤڈ کی دینی واخلاقی زندگی پرلگائے ہیں۔

الم المجال والطير تنبيج جبال وطيور برحاشي سورة الانبياء (آيت نمبر مرح) من گزر كيد

محشورة لینی ہرطرف سے آپ کے گردجمع ہوجانے والے۔ ای محشورة إليه من کل حانب (بيضاوی ،ج ٥ /ص: ١٦) له مير حضرت واوَدِّ کی طرف ہے ، اگر (ل) واسطہ یا ذریعہ مانا جائے۔ والضمیر لداؤد . (روح ، ج ٢٣ /ص: ١٧٦) له أوّاب یعنی ان کی تنجے کے باعث ریجھی حق تعالی کے اواب ہو گئے تھے۔

أي كل واحد من الحبال والطير لأجل تسبيحه رجاع إلى التسبيح. (بيضاوي،ج٥/ص:١٦)

و سررة من ک

ES PUNI ES

وَشَدَدُنَا مُلَكُهُ وَاتَيُنَهُ الْحِكُمَةَ وَفَصُلَ الْخِطَابِ ﴿ وَهَلُ اَثْمَكُ اللَّهِ الْحِكُمَةَ وَفَصُلَ الْخِطَابِ ﴿ وَهَلُ اَثْمَكَ اور بَمِ نَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللّه

فَفَزِعَ مِنْهُمُ

اورآپان سے گھبرا گئے تھے ک

والضمير لله تعالى. (كبير، ج٢٦/صَ:١٦٣)

بالعشى والاشراف شام وصبح، كه يهى ذكروعبادت كے اوقات خصوصى رہتے ہیں۔

19 دونالطین کی سب سے بڑی حکومت وہی تھی جوداؤڈ کے عہد میں قائم ہوئی

تھی'۔ (انسائیکلوپیڈیا برٹانیکا جلدے، ص۸۷، طبع چہاردہم) مزید تفصیل کے لیے ملاحظہ ہوائگریزی تفییر القرآن۔

فصل الحطاب اس معن علم قضا کے بھی کیے گئے ہیں ،اور فریقین کے درمیان فیصلہ سمجے کے بھی ۔اور بہتریہ ہے کہ پیلفظ قانون وسیاسیات سب پر حادثی سمجھا جائے۔

الفصل بين الخصوم بالحق. ( جصاص عن الحسن، ج٣/ص: ٣٨٠)

وهو كلامه عليه السلام في القضايا والحكومات وتدابير الملك والمشورات.

(روح، ج۲۲/ص:۱۷۷)

الحكمة عكمت مرادنبوت بهي لي كئ ب، اوركمالات على وملى بهي اورخوش فنبي بهي \_

أى النبوة وكمال العلم وإتقان العمل. (روح، ج٢٣/ص:١٧٧)

يعنى النبوة والإصابة في الأمور. (معالم، ج٤/ص:٥٨)

۲۰ ( کہ یہ کیے لوگ ہیں جو بجائے دروازے سے آنے کے خلوت خانہ کی دیوار

م اندكرائے بن

5

5000

دروازے سے پہرہ داروں نے انھیں اس لیے آنے نہ دیا ہوگا کہ وہ وفت آپ کے آرام یا عباوت کا تھا، کچہری میں بیٹھ کرمقد مات فیصل کرنے کا نہ تھا۔

یں بیدا ہوا کہ ہیں یہ کوئی خونی اور تمامی ہے ہوں ہے اجازت اور ناوفت آئے سے آپ کوقدرۃ ہراس پیدا ہوا کہ ہیں یہ کوئی خونی اور حملہ آور تو نہیں۔

فخاف أن يؤذوه. (بحر، ج٧/ص: ١٩٩١)

فخاف عليه السلام أن يؤذوه. (روح، ج٣٦/ص:١٧٨)

یادر ہے کہ حضرت داؤدعلیہ السلام بادشاہ بھی تھے،اور بادشاہ کے دشمن بے شار ہوا کرتے ہیں۔ شاہی محل میں کوئی بلاا جازت درّانہ کھس آئے، توبادشاہ کوخوف واندیشہ پیدا ہوجانا عین مقتضائے بشریت ہے۔

پیمبر کے کیے جس طرح خوف عم ،مسرت وجیرت ،طبعی جذبات سے متاثر ہوجانا بالکل ان میں ای طرح نہ میں ہوجانا بالکل

جائزے،ای طرح فزع ہے بھی۔

طبعی جذبات و کیفیات (غصہ غم ،خوف، اندیشہ وغیرہ) کے طاری ہونے کو جولوگ مرتبهٔ ولایت کے منافی سمجھتے ہیں ، وہ حضرات ِ انبیاء کے ان تا ثرات ِ طبعی کی مثالوں کوسا منے رکھ لیس ۔ قر آن مجید نے یہ ساری تفصیلات بلاضرورت اور بے مصلحت تھوڑ ہے ہی بیان کر دی ہیں!

الحصم عصم كااطلاق شخص واحداور جماعت دونول پر بهوتا ہے ۔۔۔۔۔ یعنی

الخصم اسم يقع على الواحد وعلى الجماعة. (حصاص، ج٣/ص: ٣٧٩) أطلق على الجمع. (بيضاوي، ج٥/ص: ١٧)

واستعمل للواحد والجمع. (راغب،ص:١٦٨)

المحراب: محراب سے يہال مرادآت كاكوئى خاص كره ہے۔

قيل المحراب الغرفة. (جصاص، ج٣/ص: ٣٧٩)

وهوأشرف مكان في داره. (ابن كثير، ج٤ /ص:٢٨)

و سورهٔ مر ک

وي مرابعات وي

#### 

بِ الْحَقِّ وَلاَتُشُطِطُ وَاهُدِنَا إلى سَوَاءِ الصِّرَاطِ ﴿ إِنَّ هَذَا اَ حِيُ لِلْ فَيَا الْحِيُ الْمَالُ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

اللے (ہمارے اس طرح بے قاعدہ اور بے وقت چلے آنے ہے۔ ہم وشمن نہیں دوست، خیرخواہ ہیں، آپ کی رعایا ہیں، ایک مقدمہ لے کرآپ کی خدمت میں حاضر ہوئے ہیں) قانو الا تحف۔ آپ کی پریشانی کو وہ مقدمہ والے بھی بھانپ گئے، جب ہی تو انھوں نے آپ کو المینان دلانا چاہا۔

مفسرين نے يہاں جس قصے كوتفصيل سے بيان كيا ہے اس كى بابت محققين كافيصلہ ہے كه: قد ذكر المفسرون هاهنا قصة أكثرها مأحوذ من الإسرائيليات ولم يثبت فيها

عن المعصوم حديث يجب اتباعه. (ابن كثير، ج ٤ /ص:٢٨)

" اہل تفسیر نے بہاں جس قصے کوبیان کیا ہے اس کا اکثر حصہ اسرائیلیا ت سے ماخوذ ہے اور رسول معصوم کی کوئی حدیث اس بارے میں وارونہیں ہوئی ہے جس کا اتباع کیا جائے۔''

وذكرالمفسرون في هذه القصة أشياء لاتناسب مناصب الأنبياء ضربنا عن ذكرها

وتكلمنا على ألفاظ الآية. (بحر، ج٧/ص: ٣٩١)

"مفسرین نے اِس قصے میں ایسی باتیں بھی بیان کردی ہیں جو پیمبروں کے شایانِ شان مبیں، اس لیے ہم نے اُن سے قطع نظر کرلی ہے، اور اپنے بیان کی بنیا دصرف الفاظ قر آنی پررکھی ہے۔''
سبیں، اس لیے ہم نے اُن سے قطع نظر کرلی ہے، اور اپنے بیان کی بنیا دصرف الفاظ قر آنی پررکھی ہے۔''
سبیں، اس لیے ہم نے اُن سے قطع نظر کرلی ہے، اور اپنے بیان کی بنیا دصرف الفاظ قر آنی پررکھی ہے۔''

حضرت داؤڑنی تو تھے ہی ، بحثیت حاکم دفر مال روااپنے عادلانہ اور بچے تلے فیصلوں کے لیے بھی خاص شہرت وامتیاز رکھتے تھے۔

حصن کے صیغہ تثنیہ سے می خیال نہ گزرے کہ تعداد میں مید دوفر دیتھ۔ مید دوفریق تھے، اور آج بھی مستغیث اور ملزم دونوں کا میعام معمول ہے کہ اپنے ساتھ عزیز دن، گواہوں اور ہمدردوں



ES CUALIFIC

## لَهُ تِسُعٌ وَتِسُعُونَ نَعُجَةً وَّلِيَ نَعُجَةٌ وَّاحِدَةٌ اللهَ فَقَالَ أَكُفِلْنِيُهَا

اس کے پاس ننانوے دنبیاں ہیں اور میرے پاس ایک ہی دنبی ہے، سویہ کہتاہے وہ بھی مجھ کو دے ڈال

وَعَزَّنِي فِي الْخِطَابِ ﴿ قَالَ لَقَدُ ظَلَمَكَ بِسُوَالِ نَعُجَتِكَ

اور بات چیت میں مجھے دباتا ہے ۲۳ (داؤر) نے کہا کہ اس نے تیری دنی اپنی دنیوں میں ملانے کی درخواست کر کے

اللی نعاجه و وَاِنَّ كَثِیْرًا مِّنَ النُحلَطَآءِ لَیبُغِی بَعْضُهُمْ عَلَی بَعْضِ وَاِنَّ كَثِیرًا مِّنَ النُحلَطَآءِ لَیبُغِی بَعْضُهُمْ عَلَی بَعْضِ وَاقْعی جَه رَفِل کی اوراکژررکاء (یوں ہی) ایک دوسرے پر زیادتی کیا کرتے ہیں

#### إِلَّا الَّذِينَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ

مگر ہاں وہ لوگ نہیں جوا بمان لائے اور انھوں نے نیک عمل کیے

کولے کرعدالت جایا کرتے ہیں، تسوّروا، دحلوا، عنهم سب کے صیغه جمع سے ظاہر ہور ہا ہے کہوہ دونہیں، کی آ دمی تھے۔

أى نحن فو جان متخاصمان . (بيضاوى، ج٥/ص:١٧)

الظاهر أنهم كانوا حماعة، فلذلك أتى بضمير الحمع. (بحر، ج٧/ص: ٣٩١)

فالمعنى أن التحاكم كان بين اثنين ولايمتنع أن يصحبهما غيرهما وأطلق على

الجميع خصم وعلى الفريقين خصمان. (بحر، ج٧/ص: ٩٩١)

اورائے آگے میری بات نہیں چلنے دیتا)

أحى۔ أخ عدلازى طور پرنسبى بھائى ہى مراز بين ہوتا، دوست يادينى بھائى بھى مراد ہوسكتا ہے۔

بالدين أو بالصحبة. (بيضاوي، ج٥/ص:١٧)

والمراد أخوة الدين، أو أخوة الصداقة والألفة أو أخوة الشركة و الخلطة. (مدارك،ص:١٩)

فاحكم ..... لاتشطط فقهاء ني يهال سے يه نكالا بك فريق مقدمه كے ليے جائز ب

كه ماكم ساى لهج مين خطاب كرے۔

يدل على أن للخصم أن يخاطب الحاكم بمثله. (حصاص، ج٣/ص: ٣٧٩)

وَقَلِيُ لَ مُسَاهُمُ طُ وَظَنَ دَاوَدُ أَنَّهُ الْفَا فَتَنَّهُ فَاسَتَغُفَرَ رَبَّهُ لَكُ الْكُلُولُ اللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْدَنَا لَوُلُفَى وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنَابَ ﴿ فَغَفَرُنَا لَهُ ذَلِكَ طُ وَإِنَّ لَهُ عِنْدَنَا لَوُلُفَى

وسر را رجع والاب ﴿ وَعَلَمُ مِنْ اللَّهِ وَلِنَ اللَّهِ وَلِنَ اللَّهِ عِنْدُ لَا لَوْلَقِي الرَّاقِي الرَّاقِينَ اللَّهُ الرَّاقِينَ الرَّاقِينَ الرَّاقِينَ الرَّاقِينَ الرَّاقِينَ الرَّاقِينَ الرَّاقِينَ الرَّاقِينَ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقُ الْمُعْلَى الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللَّهِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقِينَ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعْلِقُ اللَّهِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللَّهِ الْمُعْلِقُ اللَّهِ الْمُعْلِقُ اللَّهِ الْمُعْلِقُ اللَّهِ الْمُعْلِقُ اللَّهِ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ اللَّهِ الْمُعْلِقُ اللَّ

له سساکفلینها۔ عہد داؤری میں فلسطین میں بھیٹروں ، دنبیوں کی گلہ بانی کاعام رواج تھا۔

۲۲۲

حضرات انبیاء کیم السلام کوئی شمنی اوراتفاتی موقع بھی تبلیغ کا ہاتھ ہے نہیں جانے دیتے سے بیس جانے دیتے سے پوسف علیہ السلام نے جیل خانہ میں ایک قیدی کی تعبیر خواب پوچھنے پران لوگوں کے سامنے ایک مستقل وعظر دیشرک واقر ارتو حید میں فرماڈ الا۔

إن .....بعض يرسارافقره مسلك شرك برايك تعريض ہے۔

وقلیل ماهم مازائدهان کی قلت پراظهار تعجب کے لیے ہے، جیسے اردومیں کہیں 'اوروہ کتنے کم ہیں'۔

وما مزيدة للابهام والتعجب من قلتهم. (بيضاوي، ج٥/ص:١٧)

وما زائدة تفيد معنى التعظيم والتعجب. (بحر، ٣٩٣)

(این پروردگاری طرف خاص طور سے)

وظن داؤد۔ آپ کی اپنائس سے بدبرطنی غایت خثیت وتقوی کی بنا پر تھی۔۔۔۔طن کا لفظ خاص طور پر نظر میں رہے، قرآن مجید خود کسی واقعہ کا اثبات نہیں کرتا، صرف آپ کے اس' خیال' کو بیان کررہا ہے۔

اندما فتنہ۔ یعنی بیمقدمہ جے کہیں خودان کے صبر دخل کا امتحان نہ ایا ہو۔۔۔ان مقدمہ والوں کے یوں بے محابا چلے آنے اور پھراپی گفتگو میں آپ کا مرتبہ سلطانی ملحوظ نہر کھنے سے متعدد پہلو آپ کے لیے نا گواری اوراشتعال طبع کے نکلتے تھے۔ امتحان اس کا مقصود تھا کہ آیا آپ ان گستا خیوں پردارو گیرکرتے ہیں، یاغلبہ نور نبوت سے عفوو درگز رہے کام لیتے ہیں۔
گستا خیوں پردارو گیرکرتے ہیں، یاغلبہ نور نبوت سے عفو و درگز رہے کام لیتے ہیں۔
فاستغفر۔ بیاستغفار ہراس لغزش یا کوتا ہی سے تھا، جونی معموم سے ہوگئ ہو۔
حرد راکعا۔ رکوع کو یہاں سجدہ کے معنی ہیں بھی سمجھا گیا ہے۔

#### 5 Phase Ca

## وَحُسُنَ مَالِ ﴿ يَلَا أُودُ إِنَّا جَعَلُنْكَ خَلِيُفَةً فِي الْأَرْضِ الدِّيكَ الْكَرْضِ الدِّيكَ الجاري عن الدَّا الداؤو! بم نَ آپُوزين پرظيفه بنايا م

روی أن معناه خر ساجداً فعبر بالركوع عن السجود. (حصاص، ج٣/ص:٣٧٩) لاخلاف بین العلماء أن الركوع هاهنا السجود. (ابن العربی، ج٤/ص:٥٧) أی خر ساجداً. (ابن كثیر، ج٣٢/ص:١٨٣) خرور كفظى معنى زمين كى طرف جهك كيس-

الخرور الهوى إلى الأرض. (بحر، ج٧/ص: ٣٨٩)

٢٦ (ان كرونبه نبوت كيشايان شان)

موجودہ بائبل میں حضرات انبیاء کی عجیب مٹی پلیدگی گئی ہے، اوراس میں جو پچھ کور کسررہ گئی تھی وہ تالمود وغیرہ یہود کے دوسرے نہ ہبی نوشتوں نے پوری کر دی۔ قرآن مجید انبیاء (خصوصاً انبیائے بنی اسرائیل) کی مقبولیت وصالحیت کاپُر زورا ثبات بار باراضی انہا مات کی تر دید میں کرتا جاتا ہے۔

ر میں ہوتا ہے۔ بعنی ہم نے اس سے اس کی کا بھی از الدکر دیا، جوان کے مرتبہ و معیار کے مطابق ان کے اجر کمال صبر پر مرتب ہوتا۔

ذلك \_ بعنی خفیف می غفلت اوران کے مرتبهٔ نبوت کے لحاظ ہے لغزش ۔

أى زلته. (مدارك،ص:٢٠٠)

یہاں بعض لوگوں نے ایک بے سرو پاروایت اسرائیلیات سے لے کرنقل کردی ہے، کین محققین کا فیصلہ یہی ہے کہ ایسی روایت کسی عام مروصالح کے حق میں بھی قابل قبول نہیں، چہ جائے کہ ایک نبی برحق کے حق میں۔

وذكر المفسرون في هذه القصة أشياء لاتناسب مناصب الأنبياء، ضربنا عن ذكرها صفحاً، وتكلمنا على ألفاظ الآية. (بحر، ج٧/ص: ٣٩١)

"مفسرین نے اس قصے میں ایسی باتیں بیان کردی ہیں جو پیمبروں کے مرہ تبہ کے کسی لائق نہیں ہیں ،اوراس لیے ہم نے اس سے قطع نظر کرلی ہے اور صرف الفاظ قر آنی ہے واسطہ رکھا ہے۔"

ES PUNIT ES

# فَاحُكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلاَ تَتْبِعِ الْهَوى فَيُضِلُّكَ عَنْ مُولُول كَورميان انساف عن فيل السَّال فوابش كى بيروى نديجة كروه الله كرائة ع

سَبِيُ لِ اللّٰهِ ﴿ إِنَّ اللَّذِيُ نَ يَضِلُونَ عَنُ سَبِيُ لِ اللّٰهِ لَهُمُ عَذَابٌ شَدِيُدٌ ۗ آپ کو بھٹکادے گی، بے شک جولوگ اللہ کے راستے ہے بھٹک جاتے ہیں ان کے لیے تخت عذاب ہے

بِمَا نَسُوا يَوُمَ الْحِسَابِ ﴿ وَمَا حَلَقُنَا السَّمَاءَ وَالْارُضَ وَمَا بَيْنَهُمَا

اس پر کہ وہ روز حساب کو بھولے رہے کتے اور ہم نے آسان اورزین اور جوان کے درمیان ہے

اورانھی صاحب بحرابوحیان مفسرومحد ث نے آگے چل کرلکھاہے کہ پیمبرانِ معصوم سے بھی اگراخلاتی لغزشیں تسلیم کرلی جائیں تو سارا نظامِ شریعت ہی درہم برہم ہوجائے ، اس لیے ہم نے صرف وہ لکھ دیا، جوالفاظ قرآنی سے نکلتا ہے اور قصہ گویوں نے جو بچھ منافی مرتبہ نبوت بیان کیا ہے اس سے قطع نظر کرلی ہے۔

ويعلم قطعاً أن الأنبياء معصومون من الخطايا، لايمكن وقوعهم في شيئ منها ضرورة ان لوجوزنا عليهم شيئاً من ذلك بطلت الشرائع، ولم تثق بشيئ مما يذكرون أنه أوحى الله إليهم، فما حكى الله تعالى في كتابه يمرعلى ماأراده الله تعالى، وما حكى القصاص مما فيه غض من مناصب النبوة طرحناه. (بحر، ج٧/ص:٣٩٣)

مفسرابن کثیر کی عبارت ابھی چندہی سطریں قبل نقل ہو چکی ہے۔

کے (اور چونکہ آپ یوم حساب کوخوب یا در کھے ہوئے ہیں، اس لیے آپ کے لیے ان وعیدوں کا اختال ہی نہیں )

حليفة في الأرض - "خليفة الله" كاستعال صرف بيمبر كون مين مواب، خلفائه الله الشرين كوخليفه أسول الله كها كيا ميه بلكه تيسرى خلافت راشده سي تواصطلاح امير المؤمنين كي چل من مرخليفه راشدگويا خليفه كا خليفه مواج -

ولاتنسع الهوى اپن خوائش نفسانى كى پيروى نه يجيح ،جيبا كداب تك بهى نبيس كى





## بَاطِلاً ط ذَٰلِكَ ظَنُّ الَّذِيُنَ كَفَرُوا عَ فَويُلَ لِلَّذِيُنَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

فاحکم بین الناس بالحق۔ خلافت راشدہ کا بھی اصل کا م شریعت محمد گا کا نفاذ تھا، اور خلیفہ اوّل کے انتخاب کے وقت معیاراس کورکھا گیا تھا، یعنی ، تجربہ کاری، حسن تدبیر، قوتِ تنفیذ، صلاحیت انتظام، نہ کہ ذاتی تقدس وتقویٰ ۔ شیعہ تی اگراس تفسیر وشرح کو پیش نظر رکھیں تو بر وعلیٰ کے درمیان مقابلہ بہت ہی قلیل رہ جائے!

بما نسوا يوم الحساب سار عنداب كى بنيادة خرت فراموشى موكى ـ

کلے یہاں مومن و کا فر کے اساسی نقطہ نظر کا فرق بیان کر دیا ہے۔ مومن کی نظر میں تکو بنی مصلحتوں اور حکمتوں کا جلوہ حوادث کا نئات کے ایک ایک جزئیہ سے نمایاں رہتا ہے، بہ خلاف اس کے جس کا ایمان تو حید پڑئییں، وہ اس سارے کا رخانے کوبس مادی ہی قوانین کا محکوم و تابع سمجھتا ہے، اور اس کی نظر سے مقصدی حکمتیں بالکل گم ہوتی ہیں۔ اور جوفلا سفۂ مادیین کہلاتے ہیں، ان کا تو کھلا ہوا یہی مسلک ہے۔

من النار من يهال بيانيه ياتشريكى ب، اس ليرترجمه (العني " سي كيا كيا ب ـ من النار من يهال بيانية أو تعليلية . (روح، ج٣٢/ص:١٨٨)

و سورة مر ك

اَمُ نَحُعَلُ الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ كَالْمُفُسِدِيْنَ فِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا الل

اللَّارُضِ اللَّهُ مَنْ مُعَلَّ الْمُتَّقِيْنَ كَالْفُحَّارِ ﴿ كِتْبُ أَنْزَلْنَهُ اللَّكَ مُبْرَكً مُبْرَكً ﴾ اللَّارُضِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وماحلقنا ....بینهما متکلمین اہل سنت نے آیت کے اس جز سے معتز لہ کے مقابلے میں استدلال کیا ہے کہ حق تعالی ہی بندوں کے افعال کا بھی خالق ہے۔

تخلیق خداوندی کانظریہ تمام تر کافرانہ عقیدہ ہے۔ باطلاً۔ بعنی بے مقصد، بلاحکمت، یوں ہی بلاکسی غرض سیجے کے محض بخت وا تفاق سے۔ الذین کفرو ۱۔ بعض لوگوں نے اپنے کواس بنیا دی وکلیدی اعتقاد سے محروم رکھا۔

ذلك ظن المذين كفروا يہال صاف كهدديا ہے كه كائنات كو بے مقصد بجھنے كانظرية و كافروں كا ہے نہ كہ كہ اہل ايمان كا سے قديم الحد فلاسفه كافد ہب يہى رہا ہے كہ تكوين كائنات محض بخت واتفاق ہے، بلاكى مقصدى تخليق كے ہوگئ ہے، اور آج كے طحدين كا بھى نظريد يہى ہے، اور آج كے طحدين كا بھى نظريد يہى ہے، اور طحدوں اور مومنوں كے عقائد كے درميان يہ ايك اہم بنيادى فرق ہے۔ اہل ايمان كے إيمان كا سنگ بنياد يہ ہے كہ آفرينش كائنات ايك تكيم مطلق كى قوت ارادى كا نتیجہ ہے۔

۲۹ (برگزنبین)

مطلب سیہوا کہ وقوع قیامت کی تو خود ایک بڑی حکمت وغایت سے کہ جز اوسز ا کامل ہو، اورمفسدوں، بدکاروں،منکروں کو کیفر کر دار تک بہنچایا جائے۔اب جو نادان وقوع قیامت کے منکر



ES CONTES

# لِّيَدُّرُو النِيهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُو الْأَلْبَابِ ﴿ وَهَبُنَا لِدَاوَدَ سُلَيْمَنَ اللَّهُ اللّ

نِعُمَ الْعَبُدُ النَّهُ آوَّابٌ ﴿ إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَشِيِّ الصَّفِيٰتُ

وہ بہت اجھے بندے تھے،ود بہت بڑے رجوئ:ونے والے تھے اس (وہ قصبھی قابل ذکرہے)جب شام کے وقت ان کے روبرواصل عمره مھوڑے

ہیں،وہ اس حکمت کوبھی نا قابل اعتناء مجھرے ہیں۔

کالمفسدین فی الأرض۔ بیمفسدین فی الأرض وہی لوگ ہیں، جوقانونِ شریعت سے بغاوت کے مرتکب ہوتے رہتے ہیں، اور جس کا ایک لازمی نتیجہ فساد فی الأرض ہے۔قانونِ شریعت میں رعایتیں تمام ترامن عالم واصلاح خلق ومنع جرائم کی رکھ دی گئی ہیں، اس قانون کے بجائے کسی بھی انسانی ساخت کے قانون کورائج کرنا،خلائق کے درمیان بنظمی وفسادکو دعوت ویتا ہے۔

اوراس تذکر یا نصیحت حاصل کرنے میں اعتقاد رسالت اورساری بنیادی اورفری تعلیمات الہی آگئیں)

اہل تحقیق نے کہا ہے کہ لید بروا سے اشارہ علم کی جانب ہوسکتا ہے، اور لفظ لیتذ کروا سے عمل کی جانب ہوسکتا ہے، اور لفظ لیتذ کروا سے عمل کی جانب ہاں بابرکت کتاب کی برکتیں جب ہی پوری طرح ظاہر ہوں گی، جب پہلے اس کاعلم عاصل کیا جائے اور پھراس علم برعمل ۔

الله الله کی طرف، اوراس کے بڑے سے پرستار اور موحد تھے، نہ کہ معاذ الله مشرک یا نیم مشرک، جیسا کہ بائبل اور وسرے اسرائیلی نوشتوں میں آپ کوظا ہر کیا گیا ہے)

حضرت سلیمان (۹۹۹قم تا ۹۳۰قم) حضرت داؤد کے فرزند و جانشین ، علاوہ پیمبر برحق مونے کے شام وفلطین کے عظیم الثان بادشاہ بھی تھے۔ آپ پر مفصل حاشیہ سورۃ البقرہ ، آیت نمبر ۱۰۲ و ماکفر سلیمان کے تحت میں گزر چکا ہے۔

و سورهٔ مر ک

ES Court Ca

الْحِيَادُ ﴿ فَفَالَ إِنِّى آحُبَبُتُ حُبُ الْنَحْيُرِ عَنُ ذِكْرِ رَبِّى مَ حَتَّى تَوَارَ تُ الْحِيادُ ﴿ كُورِ رَبِّى مَ حَتَّى تَوَارَ تُ الْحِيادُ ﴿ كُورُولَ كَامِ الْعَيْدِ عَنُ ذِكْرِ رَبِّى مَ حَتَّى تَوَارَ تُ مِنْ كَانِهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَنْ ذِكْرِ رَبِّى مَ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ فَالْمُ الْعَيْارِي مِ مَنِ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّمُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّهُ ع

بِالْحِجَابِ ﴿ رُدُّوُهَا عَلَى طَفَطَفِقَ مَسَحًا بِالسُّوقِ مِلْ مِنْ مَسُحًا بِالسُّوقِ مِلْ حَجَابِ السُّوقِ حَجِبِ كَ عَلَى اللَّهِ وَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

نعم العبد بيوصف حضرت داور كا بهى موسكتا ہے، كين ترجيح اسى قول كو ہے كہ بيوصف حضرت سليمان كاار شاد مواہے ـ

المخصوص بالمدح في نعم العبد محذوف، فقيل هو سليمان، وقيل داؤد والأول أولى. (كبير، ج٢٦/ص:١٧٧)

أى سليمان. (روح، ج٣٦ /ص:١٨٩)

نعم السعبد اورأق اب آب کے دونوں اوصاف یہود کی تر دید میں ارشاد ہوئے ہیں، جضول نے آب کوبدنام کرنے میں کوئی کسراٹھانہیں رکھی ہے، اوراپنے صحائف آسانی تک میں سے لغویات درج کردیے ہیں۔

اورآپ خوش ہوکران کا جائزہ لیتے رہے)

الصفنت الحیاد۔ اورظا ہر ہے کہ یہ گھوڑے سیر وتفری منمایش اورشان وشوکت کے لیے نہیں، بلکہ غزاوجہادوغیرہ عین دین اغراض کے لیے تھے۔

والصواب أن نقول إن رباط الحيل كان مندوباً إليه في دينهم كما أنه كذلك في دين محمد صلى الله عليه وسلم. (كبير، ج٦٦/ص: ١٨٠)

اور گھوڑے اس دور میں موٹر دل، فوجی موٹر دل اور ہرتتم کی اعلیٰ سواریوں کے قائم مقام تھے۔

آپ کے ۱۲ ہزار سوار دل اور آپ کے گھوڑ دل کے لیے ۴۴ ہزار تھانوں کا ذکر توریت میں بھی آیا ہے: ''اور سلیمان کی گاڑیوں کے گھوڑ دل کے لیے جیالیس ہزار تھان تھے اور بارہ ہزار سوار سے 'کے سے جیالیس ہزار تھان تھے اور بارہ ہزار سوار سے کے گھوڑ دل کے لیے جیالیس ہزار تھان تھے اور بارہ ہزار سوار سے کے سے کا درا۔ سلاطین ۴۲: ۲۱ )

سوس یعن نظروں سے غائب ہو گئے ۔۔۔۔۔اور دوڑ کے وقت گھوڑوں کا اتنی دورنکل





جاناذ رابھی مستبعث ہیں۔

حب الحير - حيريها المحيل كمعنى مي ب، اوريكاوره عرب مي عام ب-الحير الحيل (قاموس، ص: ٣٦٣ ، أقرب، ص: ٢١١) اسيان - (منتهى الأرب، ح الص: ٥٤٨)

والعرب تسمى الحيل الخير، لما فيها من الخير. (تاج، ج٦/ص:٣٧٨) متعدد ائم، تفير في الله لغت كى استصريح كوقبول كركفل كيا ہے:-

يراد به الحيل والعرب تسمى الخيل الخير قاله قتادة والسدى. (بحر، ج٧/ص: ٣٩٦) أعنى بالخير في هذا الموضع الخيل والعرب في مابلغني تسمى الخير والخيل. (ابن جرير) أي المال والخيل. (ابن جرير عن قتادة، ج١٦/ص: ١٩٤)

و أراد بالخير: الخيل، و العرب تعاقب بين الراء و اللام. (معالم، ج الص: ٦٨)
سمى الخيل خيراً لتعلق الخير بها كما جاء في الحديث. (نيشاپورى، ج الص: ٥٩٣)
تو ارت قدر كلام بالعشى كى مناخبت سے يول مجھى گئى ہے: تو ارت الشمس اليكن
مخقين بى كا ايك گروه اس طرف بھى گيا ہے كہ تو ارت كی شمیر شمس كی طرف نہيں، جس كا قرآن
نے نام بھی نہيں ليا، بلكہ صافنات كی طرف عائد ہوتی ہے ۔ یعنی گوڑ ہے اصطبل میں چلے گئے،
مادوڑ تے دوڑ نے نظر سے غائب ہو گئے۔

والظاهرأن الضمير في توارت عائد على الصافنات أى دخلت اصطبلاتها فهى الحجاب، وقيل حتى توارت في المسابقة بما يحجبها عن النظر. (بحر، ج٧/ص: ٣٩٦) أى غابت عن بصره. (كبير، ج٢٦/ص: ١٨٠)

أى توارت الخيل. (نيشاپورى،ج٥/ص:٩٤)

انسی أحببت سربی لین میں جوان گور وں کواس درجه عزیز رکھتا ہوں ، میکس حب جاہا حب مال کی بنا پرنہیں ہے بلکہ اس سامانِ جہاد کوعین رضائے الہی کی خاطر عزیز رکھتا ہوں۔

وأمر بإحضار الحيل وذكر أنى لاأحبها لأجل الدنيا وحظ النفس وإنما أحبها لأمر الله وطلب تقوية دينه. (نيشاپورى،ج٥/ص:٩٣٥)

و سورة من وي

## وَالْاعُنَاقِ ﴿ وَلَقَدُ فَتَنَا سُلَيُهُ مَنَ وَالْقَيْنَا عَلَى كُرُسِيّهِ جَسَدًا كُرُونِ بِهِ اللهِ عَلَى كُرُسِيّهِ جَسَدًا كُرونوں بِهاتھ پھرنا شروع كيا ٣٣ اور بم فيسلمان كوامتحان مِن ذالا اور بم في الله عند برايك ادهوراجم ذالا

عن تعلیلیه بھی ہونا ہے۔ 'اس وجہ سے'''اس بناپر'''اس کی فاطر'' کے معنی میں ، جیسا کر' مغنی اللبیب'' میں اس عنوان کے تحت قرآن مجید کی دوسری آیتوں سے مثالیں پیش کی گئی ہیں۔ مثلاً: إلّا عن موعدة (التوبة: ۱۱۶) ومانحن بتار کی آلهتنا عن قولك (هود: ۵۳) (مغنی اللبیب بس: ۱۹۷)

أى آثرت حب الحير ولزمته لأنّ ربى أمرنى بارتباطها ولم يصدر حب هذه المحبة الشديدة إلا عن ذكرالله وأمره. (نيشاپورى، ج٥/ص:٩٣)

ممسلی (جیما کر گھوڑوں سے ان کا بیار کرنے والا مالک کرتار ہتا ہے)

یمعنی بالکل صاف اور بے غبار ہیں،اوران کے لیے کسی دوراز کارتاویل کی حاجت نہیں۔۔۔۔۔۔اورقد یم ترین مفسرطبری ہی نہیں،ابن عباس صحابی تک سے بیمنقول ہیں۔

ثم أمر الرائضين بأن يردوا تلك الحيل إليه ، فلما عادت إليه طفق يمسح مسحاً سبوقها وأعناقها، تشريفاً لها وإظهاراً لعزتها لكونها من أعظم الأعوان في دفع العدو. (كبير، ج ٢٦/ص: ١٨٠، نيشاپوري، ج ٥/ص: ٥٩٤)

جعل يمسح أعرافها وعراقيبها بيده حُباً لها. (ابن جرير، ج ٢١/ص: ١٩٦) عن ابن عباس جعل يمسح أعراف الخيل وعراقيبها حُباً لها. (ابن جرير، ج ٢١/ص: ١٩٦) وهذا القول الذي ذكرناه عن ابن عباس أشبه بتاويل الآية. (ابن جرير، ج ٢١/ص: ١٩٦) عن ابن عباس رضى الله عنهما جعل يمسح أعراف الخيل وعراقيبها حباً لها وهذا القول اختاره ابن جرير. (ابن كثير، ج ٤/ص: ٣١)

ہمارے بعض مفسرین نے (اللہ ان کی لغزشوں کو معاف فرمائے) اس مقام پر بعض عجیب عجیب قصے یہود کی کتابوں سے فعل کردیے ہیں، جو کسی طرح بھی حضرت سلیمان جیسے پیمبر برح کے شایاب شان نہیں، کیک محققین نے ان کے قبول کرنے سے قطعی انکار کردیا ہے۔ چنانچہ امام المفسرین



5 75 July 2

#### امام رازيٌ لكصة بين:

أقول أنا شديد التعجب من الناس كيف قبلوا هذه الوجوه السخيفة مع أن العقل والنقل يردها، وليس لهم في اثباتها شبهة فضلاً عن حجة .

مجھے بڑی چرت لوگوں پر ہے کہ انھوں نے ایسی رکیک حکایات کو قبول ہی کیسے کرلیا ، جب کے عقل وفقل دونوں ان کی تر دید کرر ہے ہیں اور ان کی تائید میں کوئی دلیل تو کیا ہوتی ، احتمالات تک بھی نہیں۔

اور مسى كي تفير باتھ پھيرنے يا باتھ تھكنے سے كرنے كے بعدامام موصوف لكھتے ہيں كہ فهذا التفسير الذى ذكرناه ينطبق عليه لفظ القرآن انطباقاً مطابقاً موافقاً،

فهدا التفسير الذي د كرناه ينظبق عليه نقط القرال الطباق معابد الو

ولايلزمناه نسبة شيئ من تلك المنكرات والمحذورات. (كبير، ج٢٦/ص:١٨٠)

'' یے نسیر جوہم نے بیان کی ہے الفاظ قرآنی اس پر تمام تر صادق ومنطبق ہوتے ہیں اوراس

ے ان منکرات ومہملات میں ہے کوئی بھی لازم نہیں آتے۔''

مسى كايك معنى بي شك قطع كرنے كے بھى آئے ہيں اليكن بياس صورت ميں جب كه مسح بالسيف وارد ہو، ورنه مسح كے عام معنی توہاتھ بھيرنے ياہاتھ سے تفسیقیانے ہى كے ہیں۔

قال ابن عباس والزهري:مسحه بالسوق والأعناق لم يكن بالسيف بل بيده

تكريماً لها ومحبة ورجحه الطبري. (بحر، ج٧/ص:٣٩٦)

پس شروع کرد، دست رسانیدن برساقها وگردنها (ولی الله د الوگ)

يس شروع كيا ہاتھ پھيرنا ياؤں اور گردن پر. (رفيع الدين دہلوگ)

اورصاحب بحرف تغلبی کا بھی قول اسی معنی میں نقل کر کے لکھا ہے:

لانها القول هوالذي يناسب مناصب الأنبياء إلا القول المنسوب للحمهور

فإن في قصته مالايليق ذكره بالنسبة للأنبياء. (بحر، ج٧/ص:٣٩٦)

" يې ټول وه ہے جومنصب انبياء كے لائق ہے، نه كه وه ټول جوجمہور كى جانب منسوب ہے، اس ليے كه اس ټول ميں ايسى باتيں ہيں جو كسى طرح انبياء كے لائق نہيں۔"

و سرر امر ک

#### 

اسلامی روایتوں میں (جونہ روایة ہی اعلیٰ درجہ کی ہیں اور نہ عقلا آسانی سے قابل قبول) آتا ہے کہ حضرت سلیمان کے کل میں • کی تعداد میں حرم سے ۔ اولا دکی خواہش خصوصا غزا وجہاد کے اغراض سے دل میں پیدا ہوئی قدرتی تھی ۔ ایک روز آپ کے دل میں آیا کہ ایک شب میں اگر کل حرم حمل سے رہ جا کی ہو سوکڑیل جوان غزاد جہاد کے لیے ہاتھ آسے ہیں ، اراد سے بھی اولا دناقص الخلقت فرمایا، لیکن نتیجہ حسب مراد نہ نکلا ، صرف ایک خاتون کے حمل رہا اور ان سے بھی اولا دناقص الخلقت پیدا ہوئی ۔ (• کیا • • ابیویوں سے ایک ہی شب میں شب باش ہونا کیے آسانی سے قابل قبول ہی جس کا جسم لاکر کری پر ڈال دیا گیا۔

والقینا علیٰ کرسیہ حسداً۔ اس کے تحت میں امام رازیؓ نے دومعنی اور بھی بلا قبول کیے کھے ہیں: ایک بیاکہ کنایہ حضرت سلیمان کے شدت مرض وغایت ضعف سے ہے۔

وذلك لشدة المرض، والعرب تقول في الصعيف إنه لحم على وضم وحسم بلاروح. دومر معنى مجازى يركده خطرات سي كركم كئه، اورشدت خوف سيجسم بيجان ، وكرره كئه -ابتلاه الله تعالىٰ بتسليط حوف أو توقع بلاء من بعض الحهات عليه، وصار

بسبب قوة ذلك الخوف كالحسد الضعيف الملقى على ذلك الكرسي.

اور پھر انھیں کی مناسبت سے ٹم أناب کی بھی دوتعبیریں درج کی ہیں: ایک بیکدان کی تندرتی عود کرآئی۔

أى رجع إلى حال الصحة.

اوردوسرے بیکه ده خوف اور اندیشد دور موگیا، اور وه قوت و بشاشت قلب کی طرف لوث آئے۔ أزال اللّه تعالىٰ عنه ذلك الحوف، و أعاده إلى ماكان عليه من القوة و طيب

القلب. (كبير، ج٢٦،ص:١٨٢)

و سورهٔ ص ک

S Punt 2

# مِّنُ بَعُدِی عَالَی اَنْتَ الْوَهَّابُ ﴿ فَسَخْرُنَا لَهُ الرِّیْحَ تَجُرِی بِاَمُرِ مِ مِنْ بَعُدِی عَالَم الْمَرِ مِ مِنْ بَعُدِی عَالَم اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

رُخَاءً حَيُثُ أَصَابَ ﴿ وَالشَّيْطِينَ كُلِّ بَنَّآءٍ وَّغَوَّاصٍ ﴿ وَالحَّرِينَ

جہاں وہ چاہتے نرمی ہے چکتی اورسر کش جنوں کو بھی (ان کا تابع کر دیا) یعن تعمیر کرنے والوں کواورغوطہ خوروں کو ،اور دوسروں کو بھی

ٹیم اناب۔ آپ کواپنی اس غفلت پر، کہ فق تعالیٰ پر بھروسہ کے بجائے اپنی تدبیر پر اعتاد کیا، معاً نمبہ ہوا، اور آپ نے فوراً تو ہ واستغفار کیا۔ بیلغزش کوئی معصیت کے درجہ کی چیز ہر گرنہ تھی، جبیبا کہ ظاہر ہے، کیکن آٹ کے مرتبہ نبوت سے اتن غفلت بھی فروتر تھی۔

بعض قصے اس سلسلے میں سرتا سرمہمل ، ہماری کتابوں میں بارپا گئے ہیں محققین ان کے یکسر

منکر ہیں۔امام رازیؒ نے فرمایا ہے:۔

اعلم أن أهل التحقیق استبعدوا هذاالكلام من وجوه. (كبیر، ج ۲۶/ص:۱۸۲) ، «مخققین نے اس كلام كودلائل كے ساتھ روكر دیا ہے۔" اور ابن كثیر نے قصے كفتل كرنے كے بعد لكھ دیا ہے:

وقد رويت هذه القصة مطولة عن جماعة من السلف رضى الله عنهم كسعيد بن المسيب وزيد بن أسلم و جماعة آخرين و كلها ملتقاة من قصص أهل الكتاب، والله سبحانه و تعالى أعلم بالصواب. (ابن كثير، ج ٤ /ص:٣٣)

"میں نے بیطویل قصہ سلف کی ایک جماعت مثلاً سعید بن مستب اور زید بن اسلم اور متاخرین سیف کے بیطویل قصہ سلف کی ایک جماعت مثلاً سعید بن مستب اور زید بیارے کا سارااہل کتاب سے ماخوذ ہے اور اللہ تعالیٰ ہی بہتر جاننے والا ہے۔"
اور صاحب بحرنے قصہ کے بعض اجزا کی تر دید و تغلیط کے بعد لکھا ہے:۔

و إنها هذه مقالة مسترقة من زنادقة السوفسطائية. (بحر، ج٧/ص:٣٩٧) ميضمون (جوبعض تفيرون مين بھی جگه پا گياہے) سوفسطائی زنديقوں کے ہاں سے چرايا گياہے۔ ٢٠٠٢ حضرت کواحساس اس کا ہوا کہ بیہ جو یا دالہی میں غفلت کسی درجہ میں بھی واقع و سورة من ك

ہوئی ،اس کا منشاسامانِ جہادوغیرہ میں انہاک تھا، آورخود کثر تِ اولا دکی تمنا جوآپ کے دل میں پیدا ہوئی تھی ،اس کا منشا بھی یہی خیال جہادتھا۔

لیکن اگر کسی معاصر کے پاس زیادہ قوت واقتد ارہی نہ ہوتو اس سے مقابلہ و مقاتلہ کے لیے بھی زیادہ سازوسامان کی ضرورت نہ باقی رہ جائے ،اس لیے آپ کی بید دعا بھی در حقیقت دوسروں کے حق میں بددعا نہیں ، بلکہ آپ کے کمال دینداری ہی کی شہادت دے رہی ہے۔

هب .....بعدی نیعنی تا که جهادوقال کی ،اوراس کے لیے زیادہ ساز وسامان کی ضرورت ہی باقی ندر ہے ،اور بیساز وسامان خودمیری نبوت پرایک مستقل دلیل بن جائے۔

لیصیرافتداری علیها معجزة تدل علی صحة نبوتی ورسالتی. (کبیر، ج۲۶/س:۱۸۳)
من بعدی بعد بمیشمتاخرز مانی بی کے لین بیس آتا ہے 'علاوہ' اور' سوا' کے معنی میں بعدی آتا ہے ۔خورقر آن مجید ہی میں ہے:فسس یہدیہ من بعدالله (سورة الحاثية: ۲۲) - یہال بعد صاف غیر کے معنی میں ہے۔ چنانچہ یہال من بعدی ،من غیری کے مرادف ہے۔

أي سواي. (جلالين،ص:٢٠٢)

أى لايصح لأحد غيرى. (روح،ج٢٢/ص:٢٠٠)

أى دوني. (مدارك، ص:١٠٢٢)

رب اغفرلی۔ اس سے بیلازم نہیں آتا کہ حضرت سلیمان سے کوئی معصیت بھی صادر ہوئی ہو۔ حضرات انبیاء علیم السلام توغلبہ خثیت سے استغفار بات بات پر کرتے رہتے ہیں، اور ہمارے حضور سرور کا تنات توون بی سترستر باراستغفار کرتے تھے، بیاستغفار ہر گرعصمت نبوی کا قادر نہیں۔ هذا أدب الأنبیاء و الصالحین من طلب المغفرة من الله هضماً للنفس و إظهاراً

للذلة والخشوع وطلباً للترقي في المقامات. (بحر، ج٧/ص:٣٩٧)

.....ولأنهم أبداً في مقام هضم النفس وإظهار الذلة والخضوع. (كبير - ٢٦/ص:١٨٢)

وهب لي ملكاً البين لي ملك وسلطنت تك كي تمنا كرنا، جب كه غرض صحيح كساتهم و، مرتبه بيمبرى كي منافى نهيس، چه جائ كه مرتبه ولايت ومقبوليت عامه ك -

وقعت لانع

مُ قَرِّنِيُنَ فِي الْآصُفَادِ ﴿ هِلْذَا عَطَاوُنَا فَامُنُنُ أَوُ أَمُسِكُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ مَ الْمُعَالِ الْمُ الْمُنْ أَوْ أَمُسِكُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ وَالْمُوالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينِ الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينِ عَلَيْنِ عَلَيْنِ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ عَلَيْنِ الْمُعِلِينَا لِمُعِلِينَ الْمُعَلِينَ عَلَيْ عَلَيْنِ الْمُعِلِينَ عَلَيْنِ عَلَيْنِ الْمُعِلِينَ عَلَيْنِ

وَإِنَّ لَهُ عِنْدَنَا لَزُلُفَى وَحُسُنَ مَالٍ ﴿

اور یقیناان کے لیے ہمارے ہاں (خاص) قرب اور نیک انجای ہے اور

کے (کی جرم کی بنایر)

مطلب یہ واکہ ہم نے بیسامان کیر انھیں دے کرمعاصر سلاطین کوان سے بہت ومغاوب کردیا۔ فسندرنا .....اصاب ۔آپ کی شخیر ہوائی پرحاشے پہلے گزر کے ۔سورہ سباء آیت اولسلیمن

الريعَ غدوها. الخ كم اتحت اورسورة الأنبياء مين آيت الم ولسليمن الريع عاصفة. الخ كم اتحت والشيطين و آي كي تنخير جناتِ فبيث كا ذكر يملح حاشيون مين آچكا-

بناء ....الأصفاد\_ بعض جنات تعميرات كے ماہرين ميں تھے، اور بعض غواصى كر كے موتى وغيره

نکال لاتے تھے،اورانھی میں سے جو مجرم ہوتے تھے،وہ بطور سز از نجیروں میں جکڑ دیے جاتے تھے۔

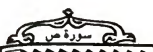
المسلم المین بین میں ارے ساز وسامان ، مال وجاہ کے محض خازن یا امین نہیں ہو، ما لک ہو، اور ہر طرح تصرف کے مجاز ومختار ، تم ہے حساب کتاب نید نے پر ہوگا اور نہ ، نید یے پر ۔

أى لاحساب عليك في ذلك. (مدارك،ص:١٠٢٣)

آیت ہے بیظ ہر ہو گیا کہ شریعت اسلامی میں بادشاہ ہمیشہ اور لازمی طور پرخز ائن ملک کا محض امین ومتولی ہی نہیں ہوتا، مالک ومختار مطلق بھی ہوسکتا ہے۔

مرشد تھانویؒ نے فر مایا کہ سالک کا بڑا سر مایہ جمعیت قلب ہے،اس لیے حققین صوفیہ کواس کابڑا اہتمام رہتا ہے۔ (تھانوی،ج۲/ص:۹۰۹)

اوبساز وسامان دینوی کابیان تھا، اب مقبولیت عنداللہ واجراخروی کابیان ہے۔
حضرت سلیمان کی مقبولیت وبرگزیدگی کی بیتصریحات بارباراس لیے اور بھی آئی ہیں کہ
یہود ونصار کی نے اپنے نوشتوں میں آپ کودل کھول کربدنام کیا ہے، اور ہرطرح کی بدعقیدگی، برشتگی
وغیرہ کے الزامات آپ برتھوی دیے ہیں۔



ES PSAVE E

# وَاذْكُرُ عَبُدُنَا أَيُّوْبَ الذِ نَاذَى رَبَّهُ آنِي مَسَنِى الشَّيُظُنُ بِنُصُبِ وَاذْكُرُ عَبُدُنَا أَيُّوبُ الذِي رَبَّهُ آنِي مَسَنِى الشَّيُظُنُ بِنُصُبِ اورآبِ مارے بندے ایوب کویاد کیج می جب کہ انھوں نے اپنے پروردگار کو پکارا کہ شیطان نے جھے رہ کی انھوں ہے۔

### وَعَذَابٍ أُ أُرُكُ صُ بِرِجُ لِكَ عَلْمَ الْمُغْتَسَلٌّ بَارِدٌ وَّشَرَابٌ @

وآزار پہنچایا ہے اس اپنا پاؤں زمین پر مارو، یہ ٹھنڈا پانی ہے نبانے کا اور پینے کا ۲س

جہم ایوب علیہ السلام کا وطن علاقہ عوض میں تھا، جوفلسطین کا مشرقی حصہ، حدودِعرب سے متصل ہے۔ روایات یہود سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ نے ۲۱۰ سال کی عمر پائی ، اور آپ کا زمانہ فرزندان یعقوب کے خروج (یعنی مصر سے بنی اسرائیل کی رہائی ) تک کا عہد ہے۔

توریت میں آتاہے:۔

''عوض کی سرز مین میں ایوب نامی ایک شخص تھااور و شخص کامل اور صادق تھا، اور خدا سے ڈرتااور بدی سے دورر ہتا تھا''۔ (ایوب، ۱:۱)

'' پھر خداوند نے شیطان ہے کہا کہ کیا تونے میرے بندے ایوب کے حال پڑور کیا کہ زمین پراس ساکوئی شخص نہیں ہے، وہ کامل اور صادق ہے، اور خدا سے ڈرتا اور بدی سے دورر ہتا ہے'۔ (۸:۱) آپ پر حاشیے سورۃ الا نبیاء، آیت نمبر ۸۳ میں گزر کھے۔

المن يعنى مجھے آلام د ماغى وجسمانى ميں مبتلا كرديا ہے۔

أنـــى ....ناب برائى كو بجائے حق تعالى كے شيطان كى جانب منسوب كرنا، يوسين خاصان حق كة داب ميں داخل ہے۔



### STURE B

### وَوَهَبُنَا لَهُ آهُلَهُ وَمِثْلَهُمُ مَّعَهُمُ رَحْمَةً مِّنَّا وَذِكُرَى لِأُولِي

اور ہم نے ان کوان کا کنبہ عطا کیا اور ان کے ساتھ انھیں کے اتنے (اور بھی) اپنی رحمت خاصہ کے سبب سے اور اہل عقل کے لیے

الْالْبَابِ ۞ وَحُدُ بِيَدِكَ ضِغُمًّا فَاضُرِبُ بِهِ وَلَاتَحُنَتُ ﴿ إِنَّا وَجَدُنْهُ

یادگارر بنے کے سبب سے اوراینے ہاتھ میں ایک مٹھاسینکوں کا لےلو،اورای سے مارو،اورا پی شم نیوڑو ہے جم نے ان کو

روایتوں میں آتا ہے کہ بیددو چشمے تھے: پہلا چشمہ امراض جلدی کے حق میں شافی تھا۔ دوسرا چشمہ چند قدم آگے ہڑھ کرتھا،اس کا پانی امراض اندرونی کے حق میں آب حیات تھا۔ معلیم ہم لیعنی تا کہ اہل عقل یا در کھیں کہ حق تعالی صابروں کوکیسی جزادیتا ہے۔

ووهبناله أهله ومثلهم معهم فرريت مين آتا ج: ـ

''اورخداوند نے ایوب کوآگے کی نبست سے دونی دولت عنایت کی ،اوراس کے سب بھائی اور سب بہن اوراس کے اگلے سب جان بہچان کے اس کے پاس آئے ، اوراس کے گھر میں انھوں نے اس کے ساتھ کھانا کھایا ، اوراس پر افسوس کیا ، اوران ساری بلاؤں جو خداوند نے اس پرنازل کی تھیں تبلی وی ، اوران میں سے ہرایک نے اسے ایک قسیط اور ہرایک نے اسے سونے کا ایک کرن پھول بخشا ،اورخداوند نے ایوب کے آخر عمر میں ابتدا کی نبست سے بہت برکت عطا کیا۔ اوروہ چودہ ہزار بھیڑوں اور چھ ہزار اونٹوں اور ایک ہزار جوڑے بیل اور ایک ہزار گدھوں کا مالک ہوا''۔ (ایوب ۱۲۰:۳۲۰)

مہمم میں، جوش علی ہے۔ دونیوں میں آتا ہے کہ حضرت ایوب علیہ السلام نے حالت مرض میں، جوش غیرت دینی میں آکرتم کھالی تھی کہ بعد صحت اپنی نافر مان اور کمز ورعقیدہ والی بیوی کوسو تازیانے لگا ئیں گے، (بائبل کی کتاب' ایوب' میں یہ قصہ بتفصیل آیا ہے اور قر آن کے ارشادات ہے اس کی اجمالی تصدیق ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی خاص رعایت وکرم کے مورد قرار پائے، اور حق تعالی نے بطور خاص آپ کے لیے بیراہ کشایش کی بیدا کردی لیکن یہ خصوصیت تنہا حضرت ایوب علیہ السلام کی تھی، اس سے عامہ مؤمنین کے لیے تم پوری طرح پوری نہ کرنے کا جواز نہیں نکل آتا، ائمہ سلف اور فقہائے مفسرین سب نے اس کی تصریح کردی ہے۔

وي سوره مي وي

S Punt R

"اس طرح ہے قتم پورا ہوجانا یہ مخصوص تھا ایوب علیہ السلام کے ساتھ۔اب اگرکوئی ایسی قتم کھاوے تو بدون معنی متبادر کے واقع کیے ہوئے تتم پوری نہ ہوگی ،البتہ جہال سزاد بنا واجب نہ ہو، وہال قتم تو رو ینا جائز ،اور جہال جائز نہ ہووہال واجب ہوگا،اوراس قصہ سے بینہ سمجھا جائے کہا حکام میں ہرجگہ حیلہ جائز ہے۔ائل میں قاعدہ کلیہ یہ ہے کہ جس حیلہ ہے کی حکمت شرعیہ وغرض شرقی کا ابطال مقصود ہووہ حرام ہے،اور جس میں یہامر نہ ہو بلکہ کسی امر مطلوب شرعی کی تحصیل مقصود ہووہ جائز ہے۔ (تھانوی، ج۲/ص:۸)

عن ابن عباس لا یحوز ذلك لأحد بعد أبوب إلا الأنیاء علیهم لسلام. (روح، جـ ۲۳/ص: ۲۰۹) محققین نے یہ تصریح بھی کر دی ہے کہ احکام شرعی کے ابطال کے لیے جواز حیلہ کی کوئی سند اس آیت ہے بین تکلتی۔

وكثير من الناس استدل بها على جواز الحيل و جعلها أصلاً لصحتها، وعندى أن كل حيلة أو جبت ابطال حكمة شرعية لاتقبل كحيلة سقوط الزكاة و حيلة سقوط الاستبراء. (روح، ج٢٣/ص: ٩٠٩)

"بہت ہے لوگوں نے اسے احکام میں حیلہ پیدا کرنے کی اصل و مدار تھبرالی ہے، حالاتکہ ہراییا حیلہ ناجائز ہے جس سے حکم شرعی کا ابطال ہوتا ہو، مثلاً <sup>د</sup>یلہ قوط زکو قودیلہ سقوط استبرا، وغیر ہا۔" صغٹا۔ ضغٹ خشک گھاس یاسینکوں سے مٹھے کو کہتے ہیں۔

قبضة ريحان أو حشيش. (راغب،ص:٣٣٣)

قبضة حشيش مختلطة الرطب واليابس. (أقرب،ص: ٦٨٥، قاموس،ص: ١٧٠، تاج، ج٣/ص: ٢٣٠)

ف اضرب ب فقہاء نے یہاں سے بیاستدلال کیا ہے کہ شوہر بیفرض تا دیب بیوی کو سزائے جسمانی دے سکتا ہے۔

وفى هذه الآية دلالة على أن للزوج أن يضرب امرأته تاديباً. (حصاص، ٣٨٠) حفرت اليب من التيب كراك قص برحاشي سورة الانبياء ميل كزر كي -

55-2

### صَابِرًا ﴿ نِعُمَ الْعَبُدُ الَّهِ أَوَّابٌ ۞ وَاذْكُرُعِبْدَنَا إِبُرَهِيمَ وَإِسُحْقَ

ربوا) صابر پایا، کیااتھے بندے تھے اور بوے رجوع کرنے والے تھے میں اورآپیاد کیجئے ہمارے بندوں ابراہیم اوراسحاق

### وَيَعْفُوبَ أُولِى الْآيُدِى وَالْآبُصَارِ ۞ إِنَّا آخُلَصُنْهُمُ بِخَالِصَةٍ

اور یعقوب کو جو ہاتھوں والے اور آنکھوں والے تھے ۲۶ ہم نے ان کوایک خاص حیات کے ساتھ مخصوص کیا تھا

#### ذِكُرَى الدَّارِ ﴿ وَإِنَّهُمُ عِنْدَنَا لَمِنَ الْمُصْطَفِينَ

کہ وہ یادآ خرت ہے سے اور بے شک پیلوگ ہمارے ہاں منتخب

مير توريت ميں جومنا جات ايو في الله الله على الله على الفاظ يه ميں:
"ميں اپنے ہى سے بيزار ہوں ، اور خاک اور را كھ پر بيٹھا تو به كرتا ہوں" ـ (الوب، ٢:٣٢)
نعم العبد \_ توريت ميں ہے:

"اورخداوندنے ابوب کی طرف توجیک" \_ (ابوب ۱۹۳۰)

''جیسے میرے بندے ایوب نے میری بابت حق با تیں کہیں ہم نے نہیں کہیں''۔ (ایوب،۹۳۳) ۲ سم یعنی قوت عملی کے بھی مالک تھے،اور قوت علمی کے بھی \_\_\_\_انبیائے کرام عمو مااینے تمام قوائے علمی ونظری عملی وجسمی کے لیے متازر ہے ہیں۔

عبد نا .....اضافت تشریف و تکریم کی ہے، اور عبدیت خاصہ و خالصہ پر ولالت کرتی ہے۔ الأیدی و الأب صار \_ دونوں اپنے مطلق منہوم میں ہیں ، اور اپنی ہرسم کی قدرت ، اور برسم کی بینائی کوشامل ہیں ، جوشایان بشر اور سز اوار پینم برہو۔

بعض نے یہ معنی بھی کیے ہیں کہ صاحب قوت تھے،نفس اور شیطان اور شیطانی قو توں کے مقابلے میں۔ مقابلے میں۔ اور صاحب بصیرت تھے،نفس اور قلب اور روح کے معاملات میں۔

اوربعض نے اعمال ظاہری وباطنی کی جامعیت مراد لی ہے۔

أى اولى الأعمال الطاهرة والفكر الباطنة. (مدارك، ص: ٢٠١٤) كلم خاصانِ خدااور مقبولين حق كي اصلى اورامتيازى خصوصيت ان كي يهي يادآ خرت

اوراس کا استحضار ہوتا ہے۔

وي سرراس وي

الْانحيّارِ ﴿ وَاذْكُرُ إِسْمَعِيلَ وَالْيَسَعَ وَذَالْكِفُلِ اللهِ وَكُلُّ مِّنَ الْاَنْحَيَارِ ﴿ الْاَنْحِيَارِ ﴿ اللهِ الْاَنْحِيَارِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

هلذًا ذِكُرٌ ﴿ وَإِنَّ لِلمُتَّقِينَ لَحُسُنَ مَالٍ ﴿ جَنَّتِ عَدُنٍ

ایک نصیحت ( کامضمون ) میہوا،اور پر ہیزگاروں کے لیے اچھاٹھکا نا ہے یعنی ہمیشہ رہنے کے باغات

الدار سےمرادوارالآخرت ہے کہوہی دار حقیق ہے۔

وتعريف الدار للعهد أي الدار الآحرة و فيه اشعار بأنها الدار في الحقيقة وإنما

الدنيا مجاز . (روح، ج٢٣/ص: ٢١٠)

فقهاء ومتكلمين نے آيت سے مسائل ذيل كابھى استنباط كيا ہے: -

(۱) إنا أحلصنهم عظامر مور مام كفضائل نبوت ومبى مين مسى نبيس-

(٢) أخلصنهم بخالصة ذكرى الدار تي ينكلنا عكمانبيا مخصوص ومامور برايت

وحق نمائی ہی کے لیے ہوتے ہیں، دوسر فنون کاان سے استفادہ محض ایک ضمنی امر ہے۔

العنی منتخب مقبولانِ حق کی صف میں بھی افضل واعلی علی علی افغار کے سبیل سے

ينكالا بكالبياء بهترين فلق الله بي-

ابراهیم، اسطق، یعقوت، سب پر حاشی پیشتر گزر چکے، حضرت ابراہیم کے ساتھ ساتھ حضرت اسحاق و یعقوب کا ذکر انہائی مدح کے موقع پر ایک اسمعیلی نبی کی زبان سے اداکر انا بجائے خود ایک دلیل آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی صدافت کی ہے۔

(نه که جیاان که دیا جین بدنام کر کے اسرائیلی نوشتول میں لکھ دیا ہے)

اسنعیل پر حاشیہ سورۃ البقرہ (آیت نمبر ۱۲۵) میں اور البسع پر سورۃ الانعام (آیت نمبر ۱۲۵) میں اور ذو الکفل پر سورۃ الانبیاء (آیت نمبر ۸۵) میں گزر چکا۔ ذو الکفل پر سورۃ الانبیاء (آیت نمبر ۸۵) میں گزر چکا۔ ذو الکفل سے اغلب مراداسرائیلی نم تی تی سے لی گئی ہے۔ سال وفات غالباً دے قبل ہے۔

البسع مين التعريف كام، جواصل اسم يسع پرداخل موام -





### مُفَتَّحَةً لَّهُمُ الْابُوَابُ أَن مُتَّكِينَ فِيهَا يَدُعُونَ فِيهَا بِفَاكِهَةٍ كَثِيرَةٍ

جن كے دروازے ان كے ليے كيلے ہوں گے و تكيدگائے ہوئے ہول گے ان (باغوں) ميں اور وہ وہاں بہت ميوے

وَشَرَابِ ﴿ وَعِنُدَهُمُ مُصِراتُ الطَّرُفِ أَتْرَابٌ ﴿ هَذَا مَا تُوعَدُو نَ الرَّبِينِ كَا أَرُابٌ ﴿ هَذَا مَا تُوعَدُو نَ الرَبِينِ كَا إِنْ الْمُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ أَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّالِ اللَّهُ مُنْ اللّلَّا مُنْ اللَّهُ مُل

لِيَوُمِ الْحِسَابِ اللهِ إِنَّ هِذَا لَرِزُقُنَا مَالَةً مِن نَّفَادٍ أَفَ

روز حساب کے آنے پر کیا جاتا تھا، بے شک مید ہماری عطاہے، اس کا کہیں خاتمہ ہی نہیں ع

منتوں کے درواز ہے جنتوں کے انتظار واثنتیات میں پہلے ہی سے کھلے ہوئے ہوں گے، انھیں کسی انتظاریا تقاضے کی نوبت نہ آئے گی۔ یہ تصریح متقین کے اظہار شرف وکرم واعز از کے لیے ہے۔ انھیں کسی انتظاریا تقاضے کی نوبریں۔

قال صاحب الغنيان:حور. (بحر، ج٧/ص:٥٠٤)

اور ہوسکتا ہے کہ اہل جنت کی بیویاں مراد ہوں۔

قال ابن عباس يريد الآدميات. (بحر، ج٧/ص:٥٠٥)

غرض میہ کہ اہل جنت کے لیے مادی نمیش وراحت کے بھی کل سامان موجود ہوں گے، اوراس پرعقل سلیم کواعتراض کی ذرا بھی گنجایش نہیں۔ مادی لذتوں سے لطف اٹھانا بجائے خود ہرگز شریعت اور قانونِ فطرت کی نظر میں معیوب نہیں ، مذموم تو صرف ان کی نا جائز صور تیں ہیں۔

فاکہة پرحاشیہ او پرگزر چکا، کھانے پینے کی ہرلذیذ ومرغوب چیز مراد ہے۔

قصرات الطرف یعن بجزای مردول کے اور کسی پرنظر ندو الیاں دنیا میں یہ وصف خاص طور پرمحمود مجھا جاتا ہے، اس لیے اس کا ذکر جنت کی نعتوں کے سلسلے میں بھی کر دیا گیا۔

انسراب محض ہم عمری یا س وسال میں مطابقت مقصود نہیں، بلکہ شوق و پسند میں ہم آ ہنگی، عادات وجذبات میں کسانی ،غرض ہرائی با ہمی مناسبت مراد ہے، جواز دیا دِلطف وموانست کا باعث ہو۔

عادات وجذبات میں کسانی ،غرض ہرائی با ہمی مناسبت مراد ہے، جواز دیا دِلطف وموانست کا باعث ہو۔

کو کے کہ ان کاذخیرہ بہر حال کہ یں ختم ہوہی جاتا ہے)

مر سراس کا

5 Pand Es

## طلًا طوراً لِلطَّغِينَ لَشَرَّمَالِ ﴿ حَهَنَّمَ عَيْصَلُونَهَا عَ فَبِعُسَ الْمِهَادُ ۞ حَهَنَّمَ عَيَّصَلُونَهَا عَ فَبِعُسَ الْمِهَادُ ۞ يبات يوبكَ عاد ورم كثون كروه بهت ق يُرالع كان ورائل بول كروه بهت ق يُرالع كان عن دون الله عن العالم عن الع

طِذَا لَا فَلَيَ ذُوْقُوهُ حَمِيمٌ وَعَسَّاقً فَى وَانْحَرُمِنُ شَكْلِةِ أَزُوَاجٌ فَ الْمَالَ فَي وَانْحَرُمِنُ شَكْلِةِ أَزُوَاجٌ فَ

یہ (موجود) ہے کھولتا ہوا یائی اور پربیپ، سو بیلوگ اس کوچکھیں،اوراور بھی اس کی جنس سے طرح طرح کی چیزیں ہم ہے

لسرزفن میں دزق کی اضافت اپنی جانب کرنا اظہار تکریم واختصاص کے لیے ہے، لیعنی میہ فاص ہماراعطیہ ہوگا، جسے کی طرح فناوز والنہیں، جتنا چا ہو کھاؤپیو، جس قدر چا ہو صرف کرو، اڑاؤ، ان نعتوں کے ذخیرے کم بھی نہونے یا کیں مجے، توان کے ختم ہونے کاذکر ہی کیا ہے!

جنت کی نعتیں جس طرح مقدار میں بے نہایت اور تعداد میں بے ثار وعدد ہوتی ہیں،ای طرح ہر نعت ایدی، دائی اور غیر منقطع بھی ہوگی۔

هذا حبر والمبتدأ محنوف، أى الأمر هذا أوهذا كما ذكر. (مدارك، ص: ١٠٢٥) قال الزجاج هذا حبر ابتداء محنوف أى الأمر هذا فيوقف على هذا. (فرطبى، ج١٥ /ص: ٢٢٠) مي هي اليم بى تا گوار وموجب آزار چيزين \_

فقرے کی ترکیب اصل قاعدہ نحوی کے اعتبارہے یوں ہوگی: هذا حمیم و غساق فلیذو قوہ۔ غساق۔ اس کا ترجمہ' پیپ' تول اکثریت کے مطابق درج کردیا گیا، کین اس کے ایک معنی نا قابل برداشت صد تک سرد کے بھی ہیں۔

غساق الزمهرير. (ابوالبقا،ص:١٠٧٠)

الشديد البرد. (لسان، ج ١٠/ص:٠٠نم

اور چونکہ معاقبل ذکر حسب (انتہائی گرم) کا آچکا ہے اس لیے یہاں زیادہ چہال بھی "انتہائی سرد" کے معنی معلوم ہوتے ہیں، چنانچہ ابن جریر نے بھی اس معنی کا ذکر کیا ہے، اور بعض تابعین ہے بھی اس کوفقل کیا ہے اور مفسرین نے بھی یہ معنی لیے ہیں۔





## المندا فَوج مُعْتَحِمٌ مُعَكُمُ عَلَامَرُ حَبًا بِهِمُ النَّهُمُ صَالُوا النَّارِ وَ النَّارِ وَالْمُنَامِ وَالْمُعَلِي الْمُعَمِّدِ مِنْ الْمُعَارِفِي الْمُنْ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِيْلِ النَّالِ وَالْمُنْ الْمُنَامِلُولِ النَّالِ فَلَا النَّالِ فَالْمُنَامِقِ الْمُنْ الْمُعَلِي الْمُنْ الْمُنَامِلِ اللَّالِ فَلَا النَّالِ اللَّالِ اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِ اللَّالِ اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِ اللَّالِي اللْمُعِلَّالِي اللْمُعِلَّالِي اللَّالِي اللْمُعِلَّالِي اللَّالِي اللَّالِي اللْمُعِلَّالِي اللَّالِي الْمُعِلِّلِي الْمُعْلِي اللَّالْمُعْلِي

عَالُوا بَلُ آنُتُمُ نِدَ لَا مَرُحَبًا بِكُمُ ﴿ آنَتُمُ قَدَّمُتُمُوهُ لَنَا ۚ فَبِعُسَ الْقَرَارُ ۞ قَالُوا

وہ کیں گئیں بلکہ تمارے بی اور خداکی مار ہو، تعین تور مصیبت ہمارے آگے لائے ۵۹ سور جہم ) بہت بی اُر انھ کا نام، یوگ: عا

هوالبارد الذي لايستطاع من برده. (ابن جرير) بارد لايستطاع أو برد لايستطاع.

(ابن جرير عن مجاهد) أبردالبرد. (ابن جرير عن الضحاك، ج ٢١/ص:٢٢٧)

أما المحميم فهمو الحار الذي قد انتهى حرّه، وأما الغساق ....وهو البارد

الذي لايستطاع من شدة برده المؤلم. (ابن كثير، ج ٤ /ص:٣٨)

گویادونوں صفات پانی ہی کی بیان ہوئیں، کہ یا تووہ انتہائی گرم ہوگا اور یا انتہائی سرد۔

غرض دونو ل صورتول میں ایک نا قابل برداشت عذاب!

قيل الحميم يحرق بحره والغساق يحرق ببرده. (كشاف، ج٤/ص:٩٧)

أزواج \_ يهال اجناس واصناف كمعنى ميس ہے \_

أى أجناس. (كشاف، ج٤/ص:٩٧)

أى أشياء من هذا القبيل. (ابن كثير، ج٤ /ص:٣٨)

أى أصناف أُخَر من العذاب. (معالم، ج٤/ص:٧٥)

من شکله یعنی اس نا قابل برداشت مشروب یا اس عذاب شدیدونا قابل برداشت بی کی طرح

أى من مثل هذا المذوق أو العذاب في الشدة والفظاعة. (روح، ج٣٣/ص: ٢١٥)

من مثله أي مثل الحميم والغساق. (معالم، ج٤/ص: ٧٥)

شكله ضمير حميم وغساق كمجموعه كح جانب ماوراى لي بجائ تثنيه كواحدم

م میں اپنے بیرووں کے سرغنہ اور سردار کہیں گے، جب اس جہنم میں اپنے بیرووں کی کسی

مکڑی کوآتے دیکھیں گے۔

٢ ١ (اورشميس نے تو ہم كوبہكايا)

الم المارة على المارة على المارة على المارة على المارة على المارة المارة

رَبُّنَا مَنُ قَدَّمَ لَنَا هِذَا فَرِدُهُ عَذَابًا ضِعُفًا فِي النَّارِ ۞ وَقَالُوُا كري كے كدا ، ارے يروردگار! جو بارے آ مے بير (معيب ) لايا، سوات دوزخ على دونا عذاب ديجو ، اوركبيل كے مَالَنَا لَانَرِى رِجَالًا كُنَّا نَعُدُّهُمْ مِّنَ الْاَشْرَادِ ۞ أَتَّبَحَذُنْهُمُ سِنُويًّا یکیابات ہے کہ ہم ان اوگوں کو ریباں ) نبیں دیکھتے جھیں ہم پر لے اوگوں میں ٹارکیا کرتے تھے، کیا ہم بی نے ان کی ہم کر کھی گی آمُ زَاغَتُ عَنْهُمُ الْآبُصَارُ ﴿ إِنَّ ذَلِكَ لَحَقٌّ تَخَاصُمُ آهُلِ النَّارِ ﴿ قُلُ یان (کے کھنے) نے ایس جگراری میں عدہ یہ مین الل دوزخ کا آبس می اڑنا جھڑ تابالکل کی بات ہے کے آپ کبدد بجے إِنَّ مَا أَنَا مُنُذِرٌ لِنَّ وَمَا مِنُ إِلْهِ إِلَّا اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ۞ رَبُّ السَّمٰوٰ تِ ك من ومحض ذران والا مول ، اورخدا تو كوئى بھى نبيى بجز الله واحد غالب ك ٩٥ ( و بى ) پروردگار ٢ سانول یہ مقلدین اورعوام اپنے سر داروں ہے کہیں گے ،تقریبانھیں کے الفاظ کوالٹ کرنے خرض سے كجنم من باجم وكرملامت وشاتت كاسلسله جارى رے گا۔ کے ہے دوز خیوں کواینے اصل عذاب کے علاوہ ایک عذابی حسرت ریجھی ہوگی کہ جب دوز نِ میں کہیں اہل ایمان کا پتانشان نہ یا <sup>ک</sup>یں گے،جنھیں دنیا میں مستحق صد تحقیر واستہزاء بچھتے رہے تھے، تو آپس میں کہیں گے کہ وہ لوگ تو کہیں دیکے نہیں پڑتے ، جنھیں ہم دنیا میں اتنابراسمجھا کرتے تھے کہیں ہاری ہی ہنسی تو سراسر بیجا نہتمی ، یا یہ بات ہے کہ وہ سبیں ہیں کیکن ہاری نظران پرنہیں بمتی اسے انتہائی حمرت کے وقت انسان اس طرح کی باتیں کرتا ہے! 🗚 😅 بيتمام ترحقائق بي، أنعيس شاعري يا خطابت سمجه كرنظرا ندازنه كرو، اور ملكانه مجھو\_ ذلك يعني يهي الل جہنم كے درميان مناز عدد مخاصمه، جھكڑ ااور تكرار، تو تو ميں ميں ۔ أى الذي حكينا عنهم. (مدارك،ص:١٠٢٦) دوزخی علاوہ اور ہوتم کے عذاب کے، اِس باہمی تو تکار، دیکے اور نساد میں بھی مبتلا ہوں گے۔ 9 منوذ بالله مجھ میں کوئی شائبہ الوہیت تھوڑے بی ہے، اور میں کیا کوئی دعویٰ کسی معنی میں مجى افى خدائى كاكرتا و المعبودة وى ايك سب يرغالب ع، اور مين اس كى طرف م محض تنبيه كرنے والا)

ES PUNIT CO

### وَالْاَرُضِ وَمَا بَيُنَهُ مَا الْعَزِيرُ الْغَفَّارُ ۞ قُلُ هُوَ نَبَوًّا عَظِيُمٌ ﴿

اورزمین کا اوران کی درمیانی چیزول کا، وہ برا از بردست ہے، برا بخشے والا ہے کی آپ کہدد بیجے کیا لیک عظیم الثان مضمون ہے

أَنْتُمُ عَنْـهُ مُعُرِضُونَ ۞ مَساكَسانَ لِيَ مِنُ عِلْمٍ بِسالْمَلِا الْاعُلَى إِذُ

جس سے تم (بالكل) بے بروا ہورہے ہو ال جھ كو عالم بالاكى كچے بھى خبرنہ تقى جب كه وه (لينى فرشتے)

من إله من زائدہ ،استغراق فی کے لیے ہے۔

الواحد \_ وہ جس طرح اپنی صفات میں کیا ہے،عددی حیثیت ہے بھی کیتا ہے۔نہ کوئی اس کا اوتاریا مظہر۔

القة ار و بى سب برحاكم وغالب، اس بركوئى بهى حاكم ومتصرف بيس - القهار كمعنى الدوك " قير" برقياس كرك فضب ناك اور غصه ورك نه سمجه جائيس - القاهر كمعنى فقط غالب وبالا دست كي بيس - هو القاهر فوق عباده.

قد قهر كل شيئ وغلبه. (ابن كثير، ج٤ أص: ٣٩)

القاهر هوالغالب حميع الخلائق، قهار للمبالغة. (نهاية ج ٤ /ص: ١١٣)

وہ این ہرارادے پرقادرہ، ہرایک کی مغفرت پر کوئی قید، و فَ شرط نہاس کی قوت وقدرت پر عائد ہوتی ہے، نہاس کی صفت غفاری پر۔

بیرد ہےان گمراہ قوموں کا جھوں نے خداکی قدرت وقوت کومحدود سمجھا ہے،اور بیعقیدہ پھیلایا ہے کہ وہ کرم (مکافات) کے قاعدے کے آگے خود مجبور ہے،کسی کواپنی طرف سے معاف کر ہی نہیں سکتا ،اوریا یہ کہ بغیرعوض و کفارے کے وہ مغفرت سے معذور ہے۔

الا (ادریہ بے یروائی تمھارے ہی آ گے آئے گی)

هو \_ تعنی بهی مضمون تو حیدورسالت \_

يمكن أن يكون المراد أن القول بأن الإله واحد نبأ عظيم، ويمكن أن يقال

المراد أن القول بالنبوة نبأ عظيم. (كبير، - ٢٦/ص:١٩٦)

بعض نے هو سے مراد قر آن بھی لیا ہے۔

هے سورہ میں ک

رَبُّكَ لِلْمَلَقِكَةِ إِنِّى خَالِقٌ ابَشَرًا مِّنْ طِيْنِ ﴿ فَالْذَا سَوَّيُتُهُ وَنَفَحْتُ فِيهِ بِرِورَهُ لَا لَكُ لِلْمَاكِ إِلَيْ الْمَالِ الْمَالِكُ فِي الْمَالِ الْمَالِكُ فِي الْمَالِكِ فِي اللّهُ مِنْ الْمَالِكِ فِي اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ مُنْ مُنْ اللّهُ مِنْ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ م

مِنْ رُوْحِی فَقَعُوا لَـ مَ سَجِدِینَ ﴿ فَسَجَدَ الْمَلَاثِ كُهُ كُلُهُمُ جان ڈال دوں توتم اس كے روبروجدہ ميں جھك جانا علا چنانچہ سارے كے سارے فرشتے

أنتم \_ ضميرجع مخاطب كل منكر مخاطبين قرآن كى جانب ہے۔

۲۲ (اور مجھے اب جو خبر ہوئی ہے وہ محض وحی کے ذریعہ ہے)

یعتصمون الله سے فرشتوں کی گفتگو میں سوال وجواب تو بہر حال واقع ہوائی تھا،اس کی اختصام سے تعبیرای ظاہری مشابہت کی بنایر ہے۔

لاشك أنه جرى هناك سؤال و جواب، وذلك يشابه المحاصمة والمناظرة والمشابهة علة لحواز المحاز، فلهذا السبب حسن إطلاق لفظ المحاصمة عليه. (كبير، ج ٢٦/ص: ١٩٧) إن المحاز، فلهذا السبب حسن إطلاق لفظ المحاصمة عليه. (كبير، ج ٢٦/ص: ١٩٧) إن المحاز، فلهذا السبب حسن إطلاق لفظ المحاصمة عليه. (كبير، ج ٢٦/ص: ١٩٧) المشربستي، ومحض صاحب وحي، وران والا اور تنبه كرنے والا موتا ہے۔

سل خلق آدم، گفتگوئے ملائکہ وغیرہ پر تفصیلی حاشیے سورۃ البقرہ (آیت:۳۰) میں گزر کے ،اوراس کے بعد سورۃ الاعراف وغیرہ میں۔

نسجدہ ہے معنی یہاں بطور تو اضع محض جھکنے ہے بھی کیے گئے ہیں ،اور سجدہ تعظیمی کے بھی کیے ہیں ،اور سجدہ تعظیمی کے بھی ،اور بیر بھی کہا گیا ہے کہ بیر بحدہ اللہ تعالیٰ ہی کے لیے تھا۔

قبل کان انحناء بدل علی انتواضع، وقبل کان سحدہ الله أو کان سحدہ انتحیہ. (مدارك، ص:۱۰۲۷)
من روحی میں اضافت یا توتملیکی ہے بینی ہماری مملوک ومخلوق خاص، یا تشریفی بینی وہ روح جو ہماری نبیت ہے مکرم ومشرف ہے، یا شخصیصی بینی وہ زندگی یا جان جس میں ہمار ہے سوا کوئی دوسر اتعلق نہیں۔



## آجُمعُون ﴿ إِلَّا إِبُلِيُسَ ﴿ إِسْتَكُبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَفِرِيْنَ ﴿ قَالَ لِلْ بُلِيُسُ الْحُفِرِيْنَ ﴿ قَالَ لِلْ بُلِيُسُ جَعَك مِنْ الْحُفِرِيْنَ ﴿ قَالَ لِلْ بُلِيُسُ جَعَك مِنْ الْحُفِرِيْنَ ﴿ قَالَ لِلْ بُلِيسُ حَمَلَ مُنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُل

امام رازیؒ نے لکھاہے کہ مسن روحی میں اللہ نے روح کواپی جانب نسبت دے کراس امر کوظا ہر کر دیا ہے کہ روح ایک جو ہر شریف و معظم ہے۔

ولما أضاف الروح إلى نفسه دل على أنه جوهر شريف علوى قدسى (كبير، ج77/ص: ١٩٩)

امام رازیؓ نے میجھی لکھا ہے کہ آیت ہے معلوم ہوتا ہے کہ خلقت انسانی کی پھیل دوامور پر موقوف ہے: پہلے تسویۂ جسداور پھرنفخ روح پر۔ ( کبیر،ج۲۱/س:۱۹۸)

من طین۔ "فلق آ دم کا مادہ کہیں طین آیا ہے کہیں تراب کہیں صلصال من حماً مسنون اوران میں کچھ تعارض نہیں ،کہیں مادہ قریبہ بتادیا ،کہیں مادہ بعیدہ"۔ (تھانوی ،ج۲/ص:۳۱۲)

المادة البعيدة هو التراب، وأقرب منه الطين، وأقرب منه الحمأ المسنون، وأقرب منه الصلصال فثبت أنه لامنافاة بين الكل. (كبير، ج٦٦/ص: ١٩٨)

توریت میں ہے:

''اورخداوند خدانے زمین کی خاک سے آدم کو بنایا، اوراس کے نتھنوں میں زندگی کا دم پھونکا، سوآ دم جیتی جان ہوا''۔(پیدایش،۷:۲)

السريخ نافرماني كى بناير) (الصريح نافرماني كى بناير)

ابلیس۔ ابلیس پر حاشیے سورۃ البقرہ (آیت ۳۳) اور سورۃ الکہف (آیت ۵۰) میں گزر کے۔
کلهم أحمعون اُحمعون کی معاملہ میں اجتماع ہوجانے کی تاکید کے لیے آتا ہے۔
و أحمعون يستعمل لتأكيد الاحماع على الأمر. (راغب، ص: ۱۱)
اب يہاں كلهم كے ماتھ جو دُمرى تاكيد جمع ہوگئ، تومفہوم يہ پيدا ہوگيا كه فرشتے سب
کے سب، بلااستناء جھے اور فور اُاور ایک ماتھ ہی جھے۔

وسئل المبرّد عنها فقال: لوجاء ت كلّهم لأحتمل أن يكون سجدوا كلهم في

### مَامَنَعَكَ أَنْ تَسُحُدَ لِمَا خَلَقُتُ بِيَدَى الْمُتَكُبَرُتَ أَمْ كُنْتَ عَلَى مِنْ الْمَالِيُنَ ﴿ قَالَ آنَا خَيْرٌ مِنْهُ لَا خَلَقُتَنِى مِنْ نَّارٍ مِنَ الْعَالِيُنَ ﴿ قَالَ آنَا خَيْرٌ مِنْهُ لَا خَلَقُتَنِى مِنْ نَّارٍ

بوےدرجدوالوں میں ہے؟ 20 وہ بولا میں اس سے بہتر ہوں ،تونے بھے آگے بتایا

أوقات مختلفات، فحاء ت أجمعون لتدل أن السحود كان منهم كلهم في وقت واحد فدخلت كلهم للإحاطة و دخلت أجمعون لسرعة الطاعة. (تاج، ج٥١/ص:٩٥٦) ملاحظه ووورة الحجركا عاشيم بر٢٥

کا کرف فی متوجہ ہوئی، یہ تواس کا ایجاد کی طرف خاص عنایت ربانی متوجہ ہوئی، یہ تواس کا شرف فی نفسہ ہوا،اور پھراس کے روبر وسجدہ کرنے کا تھم بھی مل چکا۔ (تھانوی، ج۲/ص:۳۱۲)

بیدی \_ ید کے معنی یہال قدرت کے بھی کیے گئے ہیں اور نعمت کے بھی \_

أستعير اليد للنعمة. (راغب،ص:٦١٦)

عبارة عن توليه لحلقه باختراعه الذي ليس إلّا له عزو حل. (راغب، ص: ٢١٦) عند بعض أهل التأويل اليد بمعنى القدرة ..... وعند بعض آخرمنهم اليد بمعنى النعمة. (روح، ج٣٢/ص: ٢٢٥)

عبارة عن القدرة والقوة وعبر باليد إذ كان عند البشر معتاداً أن البطش والقوة باليد.

(بحر، ج٧/ص:١١٤)

امام رازیؒ نے لکھا ہے کہ جب کوئی سلطان اعظم کسی عمل کواپنے دست خاص کی جانب منسوب کرتا ہے تو اس سے اس کی مرادعنایت خاص ہوتی ہے۔ (کبیر، ج۲۶/ص:۲۰۲)

ہدی کے صیغهٔ تثنیه کی توجیه میں بعض صوفیہ نے کہا ہے کہ مراد صفات جمال وجلال ہیں،اور میہ امرایہ امرایہ امرایہ امرایہ امرایہ المفات ہیں۔ صفات لطف وقہر ہی کی ایک تبییر قوائے حکوانی سے بھی کی جاسکتی ہے۔ ۲۵ میں ملنا ہی نہ تھا)

استكبرت استكبار سےمراديہ كدواقع ميں توبر انہيں تھا، كين اپنے كوبرا المجھ ليا۔

5 Pany 2

# وَّ خَلَقُتَهُ مِنُ طِيُنٍ ﴿ قَالَ فَانْحَرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ الرَاعِقِ فَا نُحَدُ مُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ الرَاعِقِ مَلْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللّل

لَعُنَتِي ٓ اللِّي يَوُمِ الدِّيُنِ ۞ قَالَ رَبِّ فَأَنُظِرُنِي ٓ اللَّهِ يَوُمِ يُبُعَثُونَ ۞

میری اعنت رہے گی قیامت کے دن تک علاے وہ بولا کہ اے میرے پروردگار! تو جھے لوگوں کے جی اُٹھنے کے دن تک مہلت دے ۱۸

اورآگاس کے مقابلے میں عالی ولطیف ہے، تو سافل وکثیف کے روبروعالی ولطیف کیے جھکے؟) ولطیف کیسے جھکے؟)

ابلیس احمق اتنا نہ سمجھا کہ اول تو مٹی پر آگ کی ہرجہتی افضیلت واشرفیت ہی مسلم نہیں،
اور بالفرض ہوبھی تو کیا کسی مصلحت ہے افضل کوغیر افضل اور اشرف کوغیر اشرف کے آگے نہیں جھکایا
جاسکتا؟ \_\_\_\_\_\_ ایک مفسر نے ای حقیقت سے بینکتہ خوب پیدا کیا ہے کہ ابلیس جب اتنا کج فہم ہے
تو انسان کو اس سے ڈرنا ہی کیا، بجز اس کے کہ انسان اپنی قوت ارادی سے کام نہ لے کرخود ہی اپنے کو
نورعقل سے محروم کردے!

کے (اورجواس وقت تک ملعون رہا، اس کے لیے اس کے بعد مغفوریت کا اختمال ہی نہیں)
الی یوم الدین۔ محاورے میں دوام اور بیٹ گی کے اظہار کے لیے ہے، بیمراز نہیں کہ قیامت
کے بعد ملعونیت مغفوریت سے بدل جائے گی۔

ولايظن أن لعنته غايتها يوم الدين ثم تنقطع لأن معناه أن عليه اللعنة في الدنيا وحدها فإذا كان يوم الدين اقترن بها العذاب. (مدارك، ص:١٠٢٨)

منها ضميرمؤنث غائب جنت كى طرف بھى ہوسكتى ہے اور ساوات كى طرف بھى \_

أى من الجنة أو من السموات. (مدارك،ص:١٠٢٨)

المح (موتے)

اتنی طویل مہلت زندگی ابلیس نے بیے خیال کرکے مانگی کہ اس وقت تک خوب انقام آدم واولا دآ دخم سے اپنے مردود ہونے کالیتار ہوں۔

ورة من ك

5 7 4 12 23

قَالَ فَالَّكُ مِنَ الْمُنْظِرِيُنَ ﴿ اللَّى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعُلُومِ ﴿ قَالَ السَّادَ مِوا الْمَعُلُومِ ﴿ قَالَ اللَّهِ مِهِ اللَّهِ مِهِ اللَّهِ مِهِ اللَّهِ مِهِ اللَّهِ مِهِ كَوَ اللَّهِ مِهِ اللَّهِ مِهِ كَوَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِهِ كَوَ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

فَبِعِزَّتِكَ لَاْغُويَنَّهُمُ أَجُمَعِيْنَ ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِيْنَ ﴿ وَلِي عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِيْنَ ﴿ وَلِي عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِيْنَ ﴿ وَلِي عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَ

مركبة (كو بهى خوب اين دل كي وصلى نكال دكيه) **٢٩** 

يوم الوقت المعلوم سمرادقيامت كادن ب-

◄ کے ابلیس اپنے سارے دم خم، اوراتنے بلند بانگ دعووں کے باوجود حق تعالیٰ کے ان بندوں کے سامنے شروع ہی ہے ہار مانے ہوئے ہے، جواپنے کواس کے اثر ات ہے بچانے کی فکر واہتمام میں لگے رہتے ہیں۔

الاسسال معلصین امام رازیؒ نے یہاں یہ نکتہ کھا ہے کہ ابلیس نے یہ استناء کر کے اپنی سیائی کو قائم رکھا، یعنی اندھا دھند یہ دعویٰ نہیں کر بیٹھا کہ بیں سارے ہی انسانوں کو گمراہ کر ڈالوں گا، بلکہ اللہ کے نیک و پارسا بندوں کو اس سے مشتیٰ کر دیا جھوٹ ایسی گندی چیز ہے جس سے ابلیس تک کو حیا آئی تو اس مسلمان کی حالت پر حیف ہے جومومن ہوکر جھوٹ سے یہ بیزنہ کرے!

وعند هذا يقال إن الكذب شيئ يستنكف منه إبليس فكيف يليق بالمسلم الاقدام عليه؟ (كبير، ج ٢٦/ص:٢٠٤)

بعزتك اس كامفہوم شیخه اردویس یون اداہ وگا: "سركاری كرخ ت وجلال كی شم ہے"۔

لاغوینهم أحمعین امام رازی نے لکھا ہے كہ شیطان اس فقر ہے میں اغواكوا پی ذات كی جانب منسوب كررہا ہے، گویا ندہب قدریہ اختیار كیے ہوئے ہے لیكن دوسر ہموقع پر رب ہے اغسویت ہے كہ كراغواكوت تعالی كافعل قرارد ہے چكا ہے، گویا مسلك جربيكا ظهار كر چكا ہے۔ اور دونوں مقولوں كوجمع كرنے ہے معلوم ہوتا ہے كہ اس باب میں وہ چران ومتر ددی ہے۔
وهذا يدل على أنه متحير في هذه المسئلة . (كبير، ج ٢٠١٥ ص ٤٠)

र दिएक

قَالَ فَالْحَقُ وَالْحَقِّ اَقُولُ ﴿ لَامُلَعَ نَ جَهَنَم مِنْكَ وَمِمْنُ تَبِعَكَ ارتاد مواكدي يها وران عن عج تيرا ماته دي

مِنْهُمُ أَجُمَعِينَ ۞ قُلُ مَا اَسْعَلَكُمُ عَلَيْهِ مِنْ أَجُرٍ وَّمَا أَنَّا

ان سب سے دوزخ کومردول کا ای آپ کہد ہے کہ میں تم سے اس قرآن) پرکوئی بھی معاوضہ نہیں جا ہتا ہول اور نہیں

مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ ۞ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكُرٌ لِلْعَلَمِينَ ۞ وَلَتَعُلَمُنَّ نَبَأَهُ بَعُدَ حِينٍ ۞

بناوث كرنے والوں ميں بول الى ير قرآن) تو دنيا جبال والول كے ليے ايك فيحت بورتموزے بى دن بعدتم اس كا حال معلوم كر كر رہو م ساك

اکے لیمن تو اگراہے دعوے میں کامیاب ہوبھی گیا تو اس میں حق تعالیٰ کا کیا ضرر۔ تو خوداور تیرے چیلے جانئے ، جوبھی ترادم بھریں گے،خود ہی سزا بھکتیں گے۔ منك مرادجنس شیطانی ہے۔

أى من جنسك، وهم الشياطين. (كبير، ج٦٦/ص:٥٠٥)

اسی ہے ملتا ہوامضمون سورۃ الاعراف (رکوع:۲) میں اور سورہ حجر (رکوع:۳) میں آچکا ہے

وہاں کے حاشے بھی ملاحظہ کر لیے جائیں۔

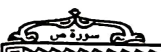
اکے (کہانی عادت تقنع کے مطابق جھوٹا دعویٰ نبوت کردیا ہو)

وماأنا من المتكلفين اورنه بناوئي لوكون من سے بول \_

جمعوٹے دعوئے نبوت کے محرک دوہی ممکن تھے: یا جاہ و مال کی تتم سے سی معاوضہ کا خیال، تواس کی نفی مدائسٹ کے علیہ من أجر میں آگئی، اور یا محض عادت یا اقتضائے طبعی ہواس کی نفی

وماأنا من المتكلفين عيموري ي-

معل کے لیمن مرفے کے ساتھ ہی حقیقت کھل جائے گی ہیکن اس وقت افغ ہجھ ہمی نہ ہوگا۔
مفسر تھا نوگ نے لکھا ہے کہ اس سورت میں قرآن مجید کی مدح تین جگہ آئی ، اور تینوں جگہ اس کو ذکر سے تجییر فرمایا گیا ہے۔ شروع میں ذی النذکر سے ، درمیان میں لیننذ کر سے اور آخر میں سب سے بڑھ کرممر ح اور مفصل دکر للعالمین سے۔ (تھا نوی ، ج ۲/ص: ۲۱۲)
میں سب سے بڑھ کرممر ح اور مفصل دکر للعالمین سے۔ (تھا نوی ، ج ۲/ص: ۲۱۲)
از ، .... للغلمین ۔ لیمن میکام قتم مارے ہی نفع کے لیے ہے، اور میں اس کی تبلیغ پر مامور موں۔



ES Purk B

ذکر للظمین۔اتے ذرائے کڑے میں صاف اشارہ دو چیزوں کی طرف آگیا:۔ ایک بید کہ قرآن اصلاً ایک نفیحت نامہ ہے، لائح ممل ہے، دستور حیات ہے۔اسے دنیوی علوم وفنون کی کمی پُرتکلف، پُرتضع کتاب پر قیاس نہ کرنا۔

ہومون ن ن پر نعف، پر ت نماب پر میاس نہ ترنا۔
دوسرے بیر کہ بید دنیا جہال کے اور قیام قیامت کے لیے ہے، اسے کسی محدود ملک وقوم کے لیے، اور کمی مخصوص زمانے کے لیے نہ مجھو۔

بعد حین مرتے ہی اکمشاف حقیقت ہونا ہی ہے۔

عند الموت. (كشاف،ج٤/ص:٥٠٥)

بعد الموت (بیضاوی، ج٥/ص: ٢٣، مدارك، ص: ٩٠٢٩)



(۳۹) به سُورَهٔ الزُّمَرِ مَكِّيَّة سورهٔ دم مَلِّی



## بِسُم اللهِ الرَّحَمٰنِ الرَّحِيْمِ نَ الرَّحِيْمِ نَ الرَّحِيْمِ نَ الرَّحِيْمِ نَ الرَّحِيْمِ نَ الرَّحِيْمِ نَ اللهِ الرَّمْتُ كَنْ اللهِ الرَّمْتُ كُنْ اللهِ الرَّمْتُ كُنْ اللهِ الرَّمْتُ كُنْ اللهِ الرَّمْتُ كُنْ اللهِ الل

تَنُزِيُلُ الْكِتْبِ مِنَ اللهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ ( إِنَّا آنُزَلْنَا الْهُكَ الْكِتْبَ ينازل كى مولى كتاب م، الله عالب عمت والے كى طرف سے لا بائك بم نے آپ كی طرف (اس) كتاب كو

بِالْحَقِّ فَاعُبُدِ اللَّهُ مُخْلِصًا لَهُ الدِّيْنَ أَ ٱلالِلْهِ الدِّيْنُ الْحَالِصُ اللهِ الدِّيْنُ الْحَالِصُ اللهِ عَلَى الْحَالِصُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

لے (اوران رسول کی گرحی ہوئی نہیں)

العزيز الحكيم-اسم عزيز كا تقاضا تويقها كها نكارو تكذيب كرف والول كومز افوراً مل جاتى، اسم حكيم كوتقاض في مهلت طويل كومكن كرديا-

تنزيل الكتب تركيب وى مي مبتدا إورمن الله خرر

الكف قرآن مجيد كي حيثيت أيك" كتاب" يا" نوشة" كي شروع بي سے ، ينبيل كم بعد كولوگوں نے كھوكھ اليا۔

کے (جیسا کہ اب تک بھی کرتے رہے ہیں) بالحق یعنی حکمت ومقصد کے ساتھ ، ایوں ہی بلامقصد نہیں۔

انزلنا۔ ابھی ابھی قرآن مجید کے لیے تنزیل آچکا ہے، جس کے مفہوم میں تدریج واخل ہے اور ابسیغة انزال آگیا، جس سے بظاہر دفعۃ نزول معلوم ہوتا ہے۔ امام رازی نے ازخود بیسوال پیدا کرکے اس کا جواب بیدیا ہے کہ جہال انسزال آیا ہے وہاں مرادیہ ہے کہ آپ پرکتاب نازل کرنے کما

وَالَّذِيْنَ اتَّبِ مَحُدُوا مِن دُونِةِ ٱوُلِيَآءَ ٢ مَا نَعُبُدُهُ مُ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللّهِ اور جن لوگوں نے اس کے سوااور شر کا و تجویز کرر کھے ہیں ( کہ ) ہم توان کی پرسٹش بس اس لیے کرتے ہیں کہ یہ ہم کوخدا کا زُلْعَى ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَحُكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمُ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ هُ إِنَّ اللَّهَ مقرب بنادی سے بیٹک اللہ ان کے درمیان فیصلہ کردے گا جس بات میں یہ باہم اختلاف کررہے ہیں، بے شک اللہ تحكم ايك كلى صورت مين موكيا ، اورجهال تسنزيل بوبال مراديه بكرواقعة وعملا كتاب كانزول تدریج بی کے ساتھ ہوا ہے۔ (کبیر، ج۲۲/س:۲۰۸) الكتب قرآن كى متولى حيثيت كى الك اورتصري ا سر (ادرباقی ان کی عیادت کو بچھ مقصود بالذات تھوڑ ہے ہی جھتے ہیں) ما نعبدهم .....زلفی ال مخضر فقرے کے اندوشرک کا سارا فلفه آگا۔ حضرات انبياء كى مسلسل تعليم وتبليغ توحيد كااثر دنيايريه براسي كداب كوئى بزے سے برامشرك فرقه بھى تھلم كھلا دویا زائدخداوں کا قائل نہیں رہاہ، بلکہ ہرایک این کومشرک کہلاتے شرمانے لگاہ، اوراپ

شرک کی طرح طرح تاویل کرنے پرمجبور ہوگیا ہے۔۔۔۔نواب مشرکین کہتے ہیں کہ خدائے عظیم وبرترتوبس جارابھی ایک ہی ہے، لیکن بات سے کہ کا ننات کے ہر ہر شعبہ کا انتظام وتصرف تو الگ الگ دیوی دیوتایا خدائے اصغر کے سپر دہے،اور ہم توان دیوی دیوتا وُں کومِض ایک واسطہ یا وسیلہ ای معبوداعظم تک رسائی کے لیے بنائے ہوئے ہیں، کچھ ہم اس کی تو حید کے منکر تھوڑ ہے ہی ہیں۔ قرآن کے اس بیان سے میکھی ظاہر ہوگیا کہ شرک وبت پرسی کی آج جوفلسفیانہ اور عقلی تو جیہیں پیش کی جارہی ہیں، یہ کوئی نی نہیں، قدیم مشرکین بھی یہی سب کھے کہہ کی ہیں، اور قرآن مجیداس قتم کے عذرات كوتمام ترردومستر دكر چكا ب، اگرمشركول كى اس توجيد، تاويل كومانا جائے توسارے بى كاسارا شرك توحيد كاندرداخل موجاتا،اوردنيامين كوئي مشرك باقي بينهيس ره جاتا\_

مسیحی ومشرکانه عقائد کے لیے ملا حظہ ہو،انگریزی تفسیر القرآن۔ ألا لله الدين الحالص ليعني اوركوئي اس كي معبوديت ميس شريك نبيس \_ ألا لله يفيد الحصر، ومعنى الحصر أن يثبت الحكم في المذكور وينتفي عن

غيرالمذكور. (كبير، ج٦٦/ص:٢٠٩)



#### 

والندین .....اولیاء وسالی این کوزندگی کے خلف شعبول میں (رزق دلانے میں، شفا بخشنے میں ، مقدمہ جمانے بررگوں ، اولیاء و صالحین کوزندگی کے خلف شعبول میں (رزق دلانے میں، شفا بخشنے میں ، مقدمہ جمانے میں ، وغیر ہا) حاکم و مصرف سجھ لینے کاعقیدہ ہمارے اندر بھی کس کثرت و شدت سے شائع ہوگیا ہے!

مرشد تھانوی نے فرمایا کہ ' خواص باری تعالیٰ میں غیر کے لیے اثبات مطلقاً فدموم ہے ،
اوراس میں مابالذات اور مابالغیر کافرق معتبر ہیں '۔ (تھانوی ، ج ۲/ص ، ۱۳)

فقہاء نے لکھا ہے کہ غیر اللہ کی عبادت بہر صورت حرام ہے، خواہ بطور توسل اور بہ گمان رضائے الہی ہی ہو فقہاء نے یہ بھی تصریح کی ہے کہ توسل غیر اللہ اگر صرف درجہ کہ بیر میں ہوتو بالکل جائز ہے، مثلاً مریض کا دوابینا، اہل حاجت کا حکام وامراء سے رجوع کرنا، لیکن اگر کسی کو فاعل حقیق، قادر، نافع وضار سمجھ کردعا کی ، یادعا کرائی، تو بیصری حرام ہے مالحین وانبیائے کرام کی تعظیم صرف انھیں طریقوں سے جائز ہے، جن پردلائل شرعی قائم ہیں، خواہ نصا خواہ استنباطا۔

سم (اس کیے کہ وہ یافت حق کا قصد ہی نہیں کرتا) بعن اہل تہ جہ راہل شک کے مدال

بینهم یعن الل توحیدوالل شرک کے درمیان \_

کاذب کقار۔ یعنی زبان پرعقید ہ باطل ،اوردل سے عقید ہ کفرید کا قائل۔
صوفیہ نے کہا ہے کہ اس میں اس مخص کے لیے بھی تہدیدنکل آئی ، جواپنے لیے ولایت کے کسی مرتبہ کا جھوٹا دعویٰ کرتا ہے ،اور لا بھدی میں اس کے حرمان کی طرف اشارہ ہے۔
علائے محققین نے کہا ہے کہ وفتی الٰہی مؤس راست باز کے لیے ہے نہ کہ کافر حیلہ ماز کے لیے۔

مردنالزر کا می المال کا المال

لاصطفی مِمًا يَخُلُقُ مَا يَشَاءُ لا سُبُحْنَةً الْمُوالِلَهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ۞ تو ابْنُ وَالله الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ۞ تو ابْنُ وَالله عِنْ اللهِ عَالِ عِنْ اللهِ عَالِ عِنْ اللهِ عَالِ عِنْ اللهِ عَالِ عِنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَالِي عَالِ عِنْ اللهِ وَاللهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

خَلَقَ السَّمْوٰتِ وَالْارُضَ بِالْحَقِّ عَيْكُوِّرُ الَّيُلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكُوِّرُ

آسان وزمین ای نے حکمت سے پیدا کیے ہیں، وہ رات کو کھماکر لیٹتا ہے دن پر اور دن کو کھماکر

النَّهَارَ عَلَى الَّيْلِ وَسَخَّرَ الشَّمُسَ وَالْقَمَرَ ﴿ كُلَّ يَحْرِي لِآجَلِ مُسَمَّى ﴿

لیٹتا ہے رات پراورای نے سورج اور چاند کوکام میں لگا رکھا ہے کہ ہرایک وقت مقررتک چلتا رہے گا کے

م (کماس کوکسی ارادے کی ضرورت لاحق ہو) م

انسان کواولا دکی ضرورت اورخواہش جن جن اغراض ہے بھی ہوتی ہے، جن تعالیٰ ان سب

ے پاک وبرتر ہے۔

لے (تواس میں کسی آدمی کسی دوسرے کی شرکت کی تنجایش ہی کہاں ہے؟)
السواحد القهار اہل تحقیق نے کہا ہے کہاسم المواحد میں اشارہ ہے تو حیدذاتی وعددی کی طرف اور القهار میں تو حید مفاتی کی جانب کہ ہڑ چیزاسی کے تابع ہے۔

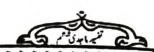
الواحد الأحد، الفرد الصمد. (ابن كثير، ج٤/ص: ١٤)

القهار الذى قد قهر الأشياء فدانت له وذلت وخضعت. (ابن كثير، ج٤/ص: ٤١) أنه سبحانه واحد حقيقى والواحد الحقيقى يمتع أن يكون له ولد. (كبير، ج٢٦/ص: ٢١١) اردويل قهراورقهار ، غضب اورغضبناك كمرادف مجهج جات بين ، عربي مين القهار

غالب وزبردست کے معنی میں ہے۔ملاحظہ ہوجاشیہ ۵۸سور ہ ص

آیت کا مطلب بیہ ہوا کہ وہ واقعہ بھی ایک اور یکتا ہے، اور چونکہ کوئی اس کا ساغلبہ وقوت والانہیں، اِس کے میں صلاحیت بھی اس کے شریک بننے کی نہیں۔

کے آسان، زمین، رات، دن، سورج، چاند، سباس کے قلوق اور سرتا سراس کے تابع وکوم ہیں، معبودیادیوی دیوتا بننے کی صلاحیت ان میں سے ذرہ بحر بھی کسی میں نہیں مشرک تو موں نے ان سب کی ہوجا کی ہے۔



علق المحق المن فقرے میں دو تقیقق کا اثبات ہے: ایک بیکہ بیسارا کا رخان عالم کلوق ہے۔ دوسرے بیکہ اس کی تخلیق مقصد و حکمت کے ساتھ ہوئی ہے، اور بطور ایک حقیقت کے ہے، نہ بطور ایک وہم وخیال کے، جیسا کہ فلاسفہ سوفسطائیے کا مسلک ہے۔

یکور اللیل ....علی اللیل علامه ابن حزم اندلی (متوفی ۱۵۲ می ۱۳۵۰ می ۱۴۰ می کا این کی تفییری تصنیف میں تو اُغلبا کچھ کھانہیں، لیکن اپنی ایک اور مشہور کتاب الملل وانحل میں ایک عنوان "نررات زمین" کا قائم کر کے اس میں خاص استدلال ای آیت ہے کیا ہے۔ اس کتاب کا اردو ترجمہ جامعہ عثانیہ نے تین جلدوں میں مولا ناعبداللہ عمادی مرحوم ہے کرایا تھا۔ جلد اول کے من ۵۹۷ یر" کرات زمین" کے زیرعنوان علامه ابن حزم کھتے ہیں:

''اب وقت آگیا ہے کہ ان شاء اللہ تعالیٰ ہم ان لوگوں کے بعض اعتراضات کا ذکر شروع کریں ،ان لوگوں نے کہا ہے کہ براہین سے ثابت ہے کہ زمین کروی (گول) ہے ،اورا کھر لوگ اس کے خلاف کہتے ہیں۔ ہارا جواب اللہ کی توفیق سے یہ ہے کہ ائمہ مسلمین سے کسی ایسے خص نے جوامام عالم کے نام کا ستحق ہے ، زمین کے کروی ہونے کا انکار نہیں کیا ہے ،اور نہ ایک کلم بھی اس کے خلاف ان سے یاد کیا گیا ہے ، بلکہ قر آن وصدیث کی براہین ، تکویرز مین ہی کو بیان کرتی ہیں ۔ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے : یک و راللیل علی النہار ویکور النہار علی اللیل. (رات کو کھما کے دن میں اور دن کو گھما کے رات میں داخل کرویتا ہے ) بعض کی بعض کے ساتھ تکویر میں یہ واضح ترین بیان ہے ، جو کور المعمامة سے ماخوذ ہے ، لیعن عمامہ کے بی سے کور عمامہ کو گھما تا اور گول کرتا ہے ۔ یفس ہے تکویر فرمان کی ۔ ' (الملل و النحل (عربی ایڈیشن) ج ۲/ص : ۹۷)

تکویرکا ترجمهافسول ہے کہ اردومتر جمین قرآن نے ''لیٹنے' سے کرویا ہے، حالانکہ تکویرکا جومفہوم عربی میں ہے، وہ محض یا مطلق''لیٹنے' سے ادائیں ہوتا، بلکہ تھما کر لیٹنے، یا تھمانے اوراس کے ایک حصہ کو دوسرے سے ملانے سے اداہوتا ہے، جیسے عمامہ بچ لے کر لیمٹا جاتا ہے، اوراس کوعربی میں "کورالعمامہ "کہتے ہیں، لغت کی شہادت ملاحظہ ہو:۔

كور الشيئ إدارته وضم بعضه إلى بعض كُكُور العمامة. (راغب،ص: ٤٩٤)

#### مردة الزمر ك

#### 

#### زُوْحَهَا وَٱنْزَلَ لَكُمُ مِّنَ الْآنُعَامِ

جوڑ ابنایا فی اور تممارے لیے اس نے جاریایوں کے

و کل دَوُرِ کُورٌ. (حوهری، ج۲ اص: ۸۰۹)

کارالعمامة علی رأسه یکورها کوراً لانهاعلیه و ادارها. (اقرب، ۲ /ص:۱۱۲)
قال اللیث الگور: لَوُ فُ العمامة و هوإدارتها علی الرأس. (تاج، ۲ /ص:۲۱)
کرات ارض پراستدلال ابن حزم نے لفظ تکویر کے ای مفہوم استدارت سے کیا ہے۔
کرات ارض پراستدلال ابن حرکت حشر کے وقت موعود تک رکھ دی ہے، جس کے بعدا یک

نيانظام عالم مرتب موكا

کے اپناسم عزیز کے تقاضے سے ہروقت ہرسز اپر قادر۔اوراپنے اسم غفار کے تقاضے سے ہروقت ہرسز اپر قادر۔اوراپنے اسم غفار کے تقاضے سے ہر چھلے کفر وطغیان کومعاف کردینے والا۔۔۔۔۔ مشرکوں کے دیویوں دیوتا وُں کی طرح معذور، مجور، یا بندگی حال میں نہیں۔

عنى حضرت حواً ، زوج آدم كو پيداكيا۔

منها۔ یعنی ای ذات واحدے۔ ضمیر مؤنث لفظ ' نفس' کی طرف ہے۔۔۔۔ ملاحظہ ہو، اس مضمون کی (آیت: ۱) پر ، سور ق النساء کے حاشیے ۔

خلفلگم من نفس واحدة۔ آیت میں خطاب عام سل انسانی کو ہے۔ 'وانایانِ فرنگ'
جن کی ہردانائی پرنادانی خندہ زن ہے، مدتوں اس میں سرگرداں رہے کے نسلِ انسانی کا مورث کوئی
ایک ہی ہے یا مختلف ومتعدد ہیں، اور اب کہیں جا کر وحدت نوع کے قائل ہوئے ہیں۔ قرآن حکیم
نے صدیوں پیشتر یہ فیصلہ ناطق سادیا تھا کہ گورے اور کالے، مشرقی اور مغربی، زرد اور سرخ سب
ایک ہی مورث کی اولا دہیں ۔۔۔۔۔۔ وحدت نوع انسانی کواس سے زیادہ واضح طور پراور کیے بتایا
جاسکتا ہے کہ وطن کتنے ہی مختلف ہوں ہم عارے رنگ روپ میں کتنا ہی اختلاف ہو، تمھاری زبانیں



### تَسْمَنِيَةَ اَزُوَاجٍ " يَخُلُقُ كُمُ فِي بُطُونِ أُمَّ لِيَكُمُ خَلُقًا مِّنُ بَعُدِ خَلْقِ آٹھ (کی تعداد میں) جوڑے پیدا کیے وا وہ محین تماری ماؤں کے پیٹ میں بناتا ہے ایک کیفیت کے بعد دوسری کیفیت پر فِي ظُلُمْتِ ثَلَثِ طَالِكُمُ اللَّهُ وَبُكُمُ لَهُ الْمُلُكُ طَلَالِهَ إِلَّا هُوَا

تین تین تاریکیوں میں لا یمی ہے اللہ تمھارا پروردگار، ای کی حکومت ہے، کوئی خدا بجز اس کے نہیں

ایک دوسرے سے کیسی ہی اجنبی ہوں، سارے نسلی، قومی، وطنی، لسانی اختلا فات کے باوجود بھی تم ىب ہوايك ہى مورث كى اولا د ـ ملاحظہ ہوتفسير انگريزى ـ

 مفسرین نے چویایوں کے ان آٹھ جوڑوں سے مراد بھیٹر اور بکری، اوراونٹ اور گائے کے زاور مادہ لیے ہیں،اس لیے کہ خود قرآن میں بھی تفصیل سورۃ الانعام میں آچکی ہے۔ أنزل انزال سے مرادیبال آسان سے اتار نائبیں، بلکہ جاز أصرف بیدا کرنا اور مہا کردینا ہے۔

والإنزال محاز عن القضايا والقسمة . (روح، ج٣٢/ص: ٢٤)

يعنى الإنزال ههنا الإحداث والإنشاء. (معالم، ج٤/ص: ٨٠)

مرادیہ ہے کہ محمارے کھانے یہنے کواور کام لینے کواتنے جانور پیدا کردیے ہیں۔

ال (اوربیسباس کے کیم ہونے کے شوابدودلائل ہیں)

فی ظلمت الث جنین خودایک جھلی کا ندرر ہتا ہے، جھلی رحم کے اندر ہوتی ہے، اورخود رحم شکم کے حصہ زمریں میں چھیا ہواہے، یہ تین تین پردے اور تاریکیاں ہو کیں۔

فی بطون \_بطن کے معنی پیٹ کے ہیں یعنی اس بوے جوف یا ظرف کے ،جس میں رحم ، انتيين رحم، احثاء، امعاءسب كجهشامل ہيں۔سياق ميں اس لفظ كي وسعت قابل غور ہے، تاريكيوں يا تغیرات جنین کاتعلق رم سے یاملحقات رحم ہے ہے۔ بیجد یدوقد یم طبی تحقیقات کے ماتحت جو پچھ بھی ہو، بہر حال جو پچھ بھی ہوتا ہے سب بطن ہی کے حدود کے اندر ہوتا ہے۔

حلقاً من بعد حلق ۔ایک کیفیت کے بعد دوسری کیفیت،ایک تغیر کے بعد دوسراتغیر، جوخص مجمی جنین کے تغیرات سے واقف ہے،اس پردوشن ہے کہنو مہنے تک کتنے تغیرات ہردوز ہوا کرتے ہیں! و سورة الزمر ك

5 Pour 2

فَانْی تُصُرَفُونَ ﴿ إِنْ تَکُفُرُوا فَاِنَّ اللَّهَ غَنِیْ عَنْکُمُ نَفَ وَلَا يَرُضَى مُومَ كَالِ يَرُمُ كَالِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَنْكُمُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَا يَكُونُ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ

لِعِبَادِهِ الْكُفُرَ \* وَإِنْ تَشُكُرُوا يَرُضَهُ لَكُمُ طُولًا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِّزُرَ أُحُرَى الْ

كفركوبيندكرتاب،اوراگرتم لوگ شكركرو كي توات تمهار يك بيندكرتاب سي اوركوني كمي كابو جهيس الحائ كا ١٥

ثُمَّ الى رَبِّكُمُ مَّرُحِعُكُمُ فَيُنَبِّئُكُمُ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ عَلِيمٌ

پھر شمعیں اپنے برورد گارکے پاس لوٹ کرجانا ہوگا سووہ تم کؤتمھارے (سارے )اعمال بتلا دے گا، بے شک وہ دلوں تک کی

الے شرکو!)

ذلك \_ لعنى ان صفات اوراس قوت وقدرت كاما لك \_

له الملك ....هو يه بير جين تغيرات خلقت انساني متعلق بيان ہوئے ،ان ميں قطعاً كوئى دوسرااس كاشر يك نہيں معبوديت ، مالكيت ، حاكميت سب كاسز اوار و،ى ہے ،كسى اور ميں اس كى صلاحيت ،ى كہال ہے!

سل (وه تمهارا حاجت مند کم معنی میں بھی نہیں)

اس میں بھی رد ہے ایک مشر کا نہ عقیدے کا، بہت می جاہلی قوموں کا اعتقادیہ رہاہے کہ ان کے تھا کر اور دیوتا خودا پنے بچاریوں کی پوجا اور بھینٹ کے تھا کر اور دیوتا خودا پنے بچاریوں کی پوجا اور بھینٹ کے تھا کر اور دیوتا جا ہیں ، اور جب جسے جا ہیں اس منصب سے معزول کر دیں۔
میں ہے کہ جب جسے جا ہیں دیوتا بنالیں ، اور جب جسے جا ہیں اس منصب سے معزول کر دیں۔

میں اللہ کے قانون کو بنی دوسرا ہے، یہاں بیان مرضیات البی کے قانون تشریعی کا ہور ہاہے۔ بندوں ہی کے نفع وصلحت کی خاطرات پیندصرف طریق ایمان ہے، طریق کفرسرتاسرنا پینداورنامقبول ہے۔

وإن تشكروا\_مرادطريق توحيدوايمان بـــ

۵ (تیامت میں)

مسیحی عقیدہ کفارے کی تردید میں خصوصیت کے ساتھ یہ قانون بیان ہور ہاہے۔ دوسرے نداہب بھی کم وہیش ای گراہی کے شکار ہیں۔



ES PUNIS ES

بِذَاتِ الصُّدُورِ ۞ وَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ ضُرٌّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيُبًا اِلَيُهِ ہاتوں کا جاننے والا ہے 11 اور جب انسان کوکوئی تکلیف جمیجتی ہےتو وہ اپنے پروردگارکوای کی طرف رجوع ہوکر پکارنے لگتا ہے ثُـمٌ إِذَا حَـوَّلَـةً نِعُمَةً مِّنُـهُ نَسِىَ مَاكَانَ يَدُعُوٓ الِكَبِهِ مِنُ قَبُلُ پھر جب اللہ اس کواپنے پاس سے نعمت عطا کر دیتا ہے تو وہ پیشتر جس کے لیے (اس کو) پکارر ہاتھا بھول جاتا ہے وَجَعَلَ لِلَّهِ ٱنْدَادًا لِيُضِلُّ عَنُ سَبِيلِهِ ﴿ قُلُ تَمَتَّعُ بِكُفُرِكَ قَلِيُلا نَهُ اوراللہ کے شریک بنانے لگتا ہے جس سے وہ اللہ کی راہ سے (دوسرول کو بھی) گمراہ کرتا ہے، آپ کہدد بھی کہ اپنے کفر کامزہ کچھ دن اوراُ محبالے إِنَّكَ مِنُ أَصُحْبِ النَّارِ ﴿ أَمَّنُ هُو قَانِتُ انَاءَ الَّهُلِ سَاجِدًا وَّقَائِمًا تو دوز خیوں میں سے تو ہونے والا ہی ہے کا بھلا جو مخص رات کے اوقات میں سجدہ وقیام کی حالت میں عبادت کررہا ہو يَّحُذَرُ الْاحِرَةُ وَيَرُجُوا رَحْمَةَ رَبِّهِ ﴿ قُلُ هَلُ يَسُتُوى الَّذِينَ يَعُلَمُونَ آخرت ہے ڈررہا ہواورا پے پروردگار کی رحمت کی امید کررہا ہے ۱۸ آپ کہئے کہ کیاعلم والے اور بے ملمی والے کہیں اس کے لیے تمھارے ظاہر وباطن دونوں پراطلاع کامل کیاد شوارہ) اس کے لیے تمھارے ظاہر وباطن دونوں پراطلاع کامل کیاد شوارہ) آخرت کی یاداور ذمداری کا حساس قرآن مجید کس کثرت سے اور کتنے طریقوں سے دلاتارہتا ہے۔ کا<sub>و</sub> آیت میں انسان سے مراد ناشکر گزار ، کا فرومشرک قتم کے انسان کا ہے کہ جب ا ہے کوئی مصیبت پہنچی ہے جب تو وہ اخلاص کے ساتھ تو حید کا قائل ہوجا تا ہے، اور اللہ کو یکارنے لگتا ہے،اور جب وہ تکلیف دور ہوجاتی ہے،اوراس کے بجائے نعمت وراحت وامن اسے مل جاتا ہے،تو وہ اپنی اس تکلیف کو بھول بھال کرنہ صرف ہے کہ خود بدستور پھر گمراہی میں پڑجا تا ہے، بلکہ دوسروں کو بھی گراہ کرنے لگتاہے، ایسے لوگوں کے لیے مہلت چندروزہ ہے اور انجام کاردوزخ ہے۔ 11 ( کہیں ایباقخص اور مشرک برابر ہو سکتے ہیں؟ ) مرادا یسے تھی ہے ہے جس کے عقائد بھی درست ہوں اور اعمال بھی ، باطن بھی آ راستہ ہو اورظا ہربھی ےقائد میں وہ تو حیداور یوم جزار ایمان رکھتا ہو،اوراعمال میں پیریفیت ہو کہ رات جوعمو ما غفلت کا وقت ہوتا ہے،اس وقت بھی وہ ہجود وقیا م یعنی نماز وعبادت میں مشغول ہو۔خلاصہ یہ کہ تمام

5 Pun 2

#### وَاسِعَةٌ النَّمَا يُوَفَّى الصَّبِرُونَ آجُرَهُمُ

فراخ ہے ۲۰ ثابت قدم رہے والوں بی کوان کا اجر

آ داب عبوديت كي ادائي كاامتمام ركهتامو، بلاقصور وبلافتورظا مرأ بهني باطنأ بهي \_

یسحدر .....ربه مقام خوف پرنام صرف احرت کے آنے اور کل رجاء میں رب کے ذکر آنے سے مقتین عارفین نے بہی سمجھا ہے کہ حضرت حق میں رجاء کا پہلوخوف پرغالب رہنا جا ہیں۔

ھذا یدل علی أن حانب الرجاء أكمل وأليق بحضرة الله تعالیٰ (كبير، ج٢٦/ص:٢١)

الور جوائی عقل وہم كوكام ہی میں نہیں لانا جا ہے ، وہ ساری حکمتوں اور دانا ئیوں کوئی اُن ئی کردیتے ہیں)

الذين يعلمون كالفظ فانت اور ساجداور فائم كے ليے آيا ہے، يعنى ان لوگوں كے ليے جو صاحب عمل ہوتے ہيں، اور اس كے مقابلے ہيں جولوگ بے ممل ہوتے ہيں، افراس كے مقابلے ہيں جولوگ بے ممل كى كتنى فضيلت اسلام ہيں ہے، اور جولوگ صرف علم پر باعمل قانع رہتے ہيں، افھيں قرآن بے علم يا جاہل ہى قرار ديتا ہے۔

وهوتنيه على أن من لم يعمل فهو غير علم. (كشاف، ج٤/ص:١٦٣ كبير، ج٢٦/ص:٢٦)
وفيه ازدراء عظيم بالذين يقتنون العلوم ثم لايقتنون، ويفتنون فيها ثم يفتنون
بالدنيا فهم عند الله جهلة. (كشاف، ج٤/ص:١١٣ ، كبير، ج٢٦/ص:٢١)

الدنيا فهم عند الله جهلة. (كشاف، ج٤/ص:١١٣ ، كبير، ج٢٦/ص:٢١)



ES Paris Es

بِغَيْرِ حِسَابِ ﴿ قُلُ إِنِّي أَمِرُتُ أَنُ أَعُبُدَ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ ﴿ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ وَمُلُ إِنِّي أَمِرُتُ أَنُّ أَعُبُدَ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ ﴿ اللَّهُ عَادِتَ كُو عَمَا اللَّهُ كَا اللَّهُ اللَّهُ كَا اللَّهُ عَادِتَ كُرِ عَهِ عَلَالِهِ كَا اللَّهُ عَادِتَ كُرِ قَالِهُ اللَّهُ كَا اللَّهُ عَادِتَ كُرِ عَهُ وَعَالَمُونَ عَلَالِهُ لَا عَلَى اللَّهُ كَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ كَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ كَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ كَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ كَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ كَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّ عَلَا عَلَّا عَلَّهُ اللَّهُ عَلَّ اللَّهُ عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا ع

وطن کرکے کسی اور ملک میں چلے جاؤ، یا اگر کسی ملک کے تکوینی حالات ایسے ہیں کہ وہاں رہ کر خیروعافیت بدرجهٔ ضروری بھی نہیں ملتی ،تو کسی اور ملک کا تجربہ کردیکھو)

للذین .....حسنة میصلهٔ نیک آخرت میں تو ملتا ہی ہے، باقی دنیا میں بھی نیک کاروں کو تسکین وراحت خاطر کی حد تک ضرور ل جاتا ہے۔

یا ....ربکم۔ بیتقوی اختیار کرنے کا حکم کن کوئل رہا ہے؟ ان کوجو پہلے ہی ہے مومن ہیں، اور بیخود آیک قوی دلیل ہے (معتزلہ وخوارج کے خلاف) اس حقیقت پر کہ ایمان، عدم تقوی یا فست یا معصیت کے ساتھ جمع روسکتا ہے۔

هذا من أوّل الدلائل على أن الإيمان يبقى مع المعصية. (كبير، ج٢٦/ص: ٢٢٠) وذلك يدل على أن الفسق لايزيل الإيمان (كبير، ج٢٦/ص: ٢٢٠)

الصابرون لین دین پرثابت قدم رہنے والوں کو ۔۔۔۔۔ابھی ذکر بالواسط بجرت کا تھا، کیکن کون مہا جرایا ہے معاذ کر اللہ علی معاذ کر اللہ علی معاذ کر اللہ کا کردیا گیا۔

والمراد الذين صبروا على مفارقة أوطانهم وعشائرهم، وعلى تحرع الغصص واحتمال البلايا في طاعة الله تعالىٰ. (كبير، ج٢٦/ص: ٢٢١)

۲۲ پیمبرکو یہاں دو عمل رہے ہیں: پہلا علم یہ ہے کہ فالص تو حیدی عبادت پر

رَبِّى عَذَابَ يَوْمِ عَظِيُم ﴿ قُلِ اللَّهَ آعُبُدُ مُ خُلِصًا لَّهُ دِيْنِى ﴿ ایک بزے دن کے عذاب کا اندیشر کھتا ہوں سے آپ کہرو یجے می اللہ کی عبادت اس طرح کرتا ہوں کہ اپنے دین کواس کے لیے فالص رکھتا ہوں فَاعُبُدُوا مَا شِئْتُمُ مِّنُ دُونِهِ \* قُلُ إِنَّ الْخِسِرِيْنَ الَّذِيْنَ خَسِرُوْآ سوتھارا دل جس چیز کوجا ہے اس کی عبادت کرو،الٹد کوچھوڑ کر ۲۳ آپ کہدد یجئے کہ پورے زیاں کا رو ہی لوگ ہیں جو آنْفُسَهُمْ وَآهُلِيُهِمْ يَوْمَ الْقِينَةِ ﴿ آلَا ذَلِكَ هُوَ الْمُحسَرَانُ الْمُبِينُ ۞ اپی جانوں سے اوراپے متعلقین سے قیامت کے روز مسارے میں پڑے، یادر کھو کہ یہی صرح خسارہ ہے کم بلاشائيه شرك قائم رہو، بيكم بحثيت مسلم كے ملا۔ دوسراتكم بيك طبقه مسلمين ميں سب سے اول رہو، ریکم بحثیت بیمبر کے ملا۔ سرم لین یوم قیامت کے عذاب کا۔ سیغیبرتوعصمت کےاس درجہ پر ہوتے ہیں کہان سے ترک تو حید کا احمال ہی نہیں ،تو جب اندیشہ عذاب ان تک کے لیے ہے ، توامت کے فیر معصوموں کا ظاہر ہے کہ کیا ذکر ہے! إنى أحاف الفاظ سے رہ كتہ بھى بيدا كيا كيا ہے كه تصيت پر جو شے لازى طور پرمرتب ہوتی ہے، وہ اندیشۂ عذاب ہے، نہ کنفسِ عذاب۔ دلت الآية على أن المرتب على المعصية ليس حصول العقاب بل الحوف من ممل (قیامت کے دن اس کا انجام آب ہی د کھ لوگے)

العقاب. (كبير، ج٢٦/ص:٢٢٢)

ظاہر ہے کہ یہ پورافقرہ تہدید کے لہجہ میں ہے، یہ مراذبیں کہ شرکوں کواختیار دیا جارہا ہے۔

محلصاً له دینی۔ لین ای کے مکم کے مطابق بلاشائیہ شرک۔

محققین نے کہا کہاں سے وجوب عبادت واخلاص دونوں کا ثابت ہوتا ہے۔۔۔۔اخلاص

محض، جسد بےروح ہے، اور خالی عبادت ، روح بے جسد۔

کے (کرآخری نصلے کے دن خسارہ ہی خسارہ ہے، اور جان اور متعلقین جود نیا میں نفع وراحت وتمتع كاذر بعدرہتے ہيں، وہ قيامت كےدن ذرائجى بيكام ندد يعيس مے)



#### لَهُ مُ مِّنُ فَوُقِهِ مُ ظُلَلٌ مِّنَ النَّارِ وَمِنُ تَحْتِهِمُ ظُلَلٌ الْذَلِكَ يُخَوِّفُ ان کے لیےاو پرے بھی آگ کے محیط شعلے ہوں گے اور ان کے پنچ بھی محیط شعلے ہوں گے، بدوہی (عذاب) ہے جس سے اللُّهُ بِهِ عِبَادَةً لِعِبَادِ فَاتَّقُون ۞ وَالَّذِينَ اجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ الله الني بندول كودراتا ب ٢٦ الم مرب بندو! محص درو كل اورجولوگ اس سے بچے رہے ہيں كه آنُ يَّعُبُدُوهَا وَآنَابُو ٓ اللهِ اللهِ لَهُمُ الْبُشُرِى ۚ فَبَشِّرُ عِبَادِ ﴿ اللَّهِ يُنَ شیطان کی پرستش کریں اور اللہ کی طرف متوجہ رہتے ہیں ان کے لیے بشارت ہے ہوآ پ بشارت و سے دیجے میرے انھیں بندول کو يَسْتَمِعُونَ الْقَولَ فَيَتَّبِعُونَ آحُسَنَهُ ﴿ أُولَّ قِكَ الَّذِينَ هَدْ لَهُمُ اللَّهُ جو(اس) کلام کوکان لگا کر سنتے ہیں، پھراس کی انجھی انجھی باتوں پر چلتے ہیں ۲۸ یہی ہیں جن کواللہ نے ہدایت کی ألا ....المبين يهال حسر ان كي شديدتا كيد لمحوظ رے، ابك تو فقرے كى ابتدابى كلمة تنبيهے كى ، پھر حسران كومعرفه بنا كرالحسران كيا ،اور پھروصف مبين كااضافه كيا۔ النخسرين مراد ہرجہتی خسران کامل اٹھانے والوں سے بچھی گئی ہے۔ أى الكاملين في الحسران الجامعين لوجوهه وأسبابه. (كشاف، ج٤/ص: ١١٥) ٢٢ (اوراس سے بحنے كى تدبيريں بتاتا ہے، تاكدوہ عذاب سے بچريس) ظلل - کے فظی معنی سائبان کے ہیں ۔سائبان کا اوپر ہونا ظاہر ہے،اورسائبان کا نیچ ہونا اس معنی میں ہے کہ وہ ان سے ینچے والول کے حق میں سائبان ہوگا۔مطلب یہ ہے کہ اہل جہنم برطرف سے آگ میں گھرے ہوں گے،اوڑ ھنا بچھوناسے آگ کا ہوگا۔ ذلك يعني بهي عذاب بولناك جن صوفیہ نے شاعری کالباس پہن کرخوف دوزخ پرمضحکہ کیا ہے، کاش وہ اس قتم کی ساری آبات قرآني كوپيش نظرر كھتے! کے ایس ایسی دین حق برعمل کرد، تا کہ ہرعذاب ہے محفوظ رہو۔ یعباد۔ کالفظ خودشفقت وکرم کی طرف مثیر ہے۔ (اوراس کی سب یا تیں اچھی ہی ہی)

هي سور فالزمر ك

STUNE 23

وَاُولَامِكُ هُمُ اُولُوا الْالْبَابِ ﴿ اَفَمَنُ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ الْعَذَابِ الْمَا وَالْوَا الْالْبَابِ ﴿ الْمَا حَقَّ مِنْ عَلَيْهِ كَلِمَةُ الْعَذَابِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلّهُ عَلَى اللهُ عَلَى ال

اَفَانُتَ تُنَقِذُ مَنُ فِي النَّارِ ﴿ لَكِنِ الَّذِينَ اتَّقَوُا رَبُّهُمُ لَهُمُ غُرَفٌ مِّنُ فَوقِهَا

توكياآب ايے خص كوجودوزخ ميں ہوگا، چمرا كتے ہيں؟ مع البتہ جولوگ اپ پروردگارے ڈرتے رہتے ہيں ان كے ليے بالا خانے ہيں

ہستمعون ۔استماع کے معنی بھنے کے طور پرسننے کے ہیں۔

القول سمراد كلام حق ہے۔

أحسنه \_أحسن عمراديهال حسن عـ

لھے البشری ترکیب کلام سے معنی حصر کے پیدا ہو گئے ہیں، یعنی بثارت ایبول ہی کے حق میں ہے۔ حق میں ہے، سب کے لینہیں۔

أى لهم لا لغيرهم. (كبير، ج٢٦/ص:٢٢٦)

البشرى \_ ال محى اى حمرى تاكيدمزيد كے ليے ہے۔

فيفيد أن هذه الماهية بتمامها لهؤلاء ولم يق منها نصيب لغيرهم. (كبير، ج٢٦/ص:٢٢٦) السطاغوت مراويهال السطاغوت مروه بستى م جوطغيان مين صدي تجاوز كرجائ ،مراويهال

شیطان یاشیاطین سے لگئ ہے۔

فسره هنا بالشيطان مجاهد ويجوز تفسيرها بالشياطين جمعاً. (روح، ٢٣٠/ص:٢٥٢)

۲۹ قرآن مجید نے بار باراہل عقل وہم انھیں کو قرار دیا ہے، جوراہ ہدایت اختیار

کرتے اوراس پرقائم رہتے ہیں۔۔۔۔واقعہ ہے بھی یہی کہ جن لوگوں کواپنی فکرنجات تک نہ ہو،

اوردل میں تحقیق حق کا اہتمام ہی نہ ہو، آخصی عقل کی مبادی ہے بھی بہرہ ورکیے تعلیم کیا جائے۔

. أولَّنك ....الله اس معلوم مواكر جوكونى الني طرف عصول بدايت كاابتمام ركمتا

ہے،اس پرراہ مدایت ضرور کھل جاتی ہے۔

معلم مطلب یہ ہوا کہ جو ایمان کا قصد ہی نہ کرے، اوراپنے کو اسباب ہلاکت ہے بہانے کی فکر ہی نہ رکھے، اے ایمان پر مجبور کردینا، اورایمان پر لے آنا، آپ کے امکان واختیار

غُرَف مَّبُنِيَّةً لا تَجُرِى مِنُ تَحُتِهَا الْالنُهُرُهُوَعُدَ اللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ الْمِيعَادَ ﴿ وَعُدَ اللَّهِ لَا يُخْلِفُ اللَّهُ الْمِيعَادَ ﴿ وَمُ اللَّهُ الْمِيعَادَ ﴿ وَمُ اللَّهُ الْمِيعَادَ ﴿ وَمَ اللَّهُ الْمُعَادَ مِن كَاهِ مِن كَاهِ مِن كَاهِ مِن كَاهِ اللَّهُ الْمُعَادِمِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُعَادِمِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُعَادِمِينَ لَمُ اللَّهُ الْمُعَادِمِينَ لَمُ اللَّهُ اللّ

اَكُمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَلَكَةً يَنَابِيعَ فِي الْأَرْضِ كَا تَوْ اللَّرْضِ كَا تَوْ اللَّرْضِ كَا تَوْ اللَّرْ اللَّهِ عَلَى اللَّرَاء بَعِراً عَرَيْنَ كَ سَوْقُول مِن واخل كرويا

نُمْ يُخُرِجُ بِهِ زَرُعًا مُخْتَلِفًا ٱلْوَانُـةَ ثُمَّ يَهِيُجُ فَتَرْمَهُ مُصُفَرًا

مچروہ اس کے ذرایہ سے تھیتیاں بیدا کردیتا ہے جس کی مختلف شمیں ہیں، مجروہ تھیتی خٹک بوجاتی ہے سوتواس کوزردد مجمتا ہے

ثُمَّ يَحُعَلُهُ حُطَامًا ﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَذِكُرَى لِأُولِي الْآلْبَابِ أَنَّ فِي ذَٰلِكَ لَذِكُرَى لِأُولِي الْآلْبَابِ أَ

مجر اس کو پوراپورا کردیتا ہے، اس (نمونہ قدرت)میں بردی تقیحت ہے اہل عقل کے لیے ۳۲

بی سے خارج ہے،ان پر تاسف ور ددی بے کارہے۔

اسم خیال رہے کہ مشرک قوموں میں دیوی دیوتاؤں پر ایفائے عہد مطلق لازم نہ تھا۔خدائے اسلام ای لیے اپ وصف کو بھی بار بار نمایاں کرتا جاتا ہے۔

الذين اتقوا ربهم جنت كمراتب عاليه الل تقوى بى كے ليے بيں۔

اس قاز اوراس انجام پرانسان غور کرے تو ایک کھلا ہوا نمونہ تو حیات انسانی کے

آغاز وانجام کامل جاتا ہے، زندگی کے کیے کیے دورگزرتے ہیں، کین سب کا انجام وحاصل، آخر فنا!

بيمراد بھي ہوسكتى ہے كدان ميں سے ايك ايك تغير كتني حكمتوں مصلحوں ،صنعت كاربوں كا

حاصل ہوتا ہے،اور پھرسب ہے آخری تغیر کتنی زبردست حکمت اور کاریگری پردلیل ہے۔

السمآء۔ سابق کے حاشیوں میں گئی باریہ امرصاف کیا جاچکا ہے کہ السمآء کی وسعت مفہوم کا کوئی لفظ اردو میں موجوز نہیں۔ بارش کے سلسلے میں جہاں جہاں بیلفظ قرآن میں آیا ہے، بے تکلف معنی بادل کے لیے جائے ہیں۔ سمآء کر بی میں ہراس چیز کو کہتے ہیں، جوانسان کے اوپر واقع ہو، یہاں تک کے مکان کی حصت بھی۔

ماء سسالارض \_ یہ پانی وہی ہے جوکنود ک اورچشموں کے ذریعہ سے انسان کے کام میں

z Cor

ٱفْسَنُ شَرَحَ السَّلُهُ صَدُرَهُ لِلْإِسُلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِّنُ رَّبِهِ

سوجس مخض کاسینداللہ نے اسلام کے لیے کھول دیا، اور وہ اپنے پروردگار کے نور پر چل رہا ہے ( کیا ایسامخص اور اہل قساوت برابرہو کتے ہیں؟)

فَوَيُلٌ لِلْعْسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّنُ ذِكْرِاللهِ ﴿ أُولَافِكَ فِي ضَللٍ مُّبِينٍ ۞

سوبردی خرابی ان لوگوں کے لیے ،جن کے دل اللہ کے ذکر کی طرف سے خت ہیں ، پیلوگ کھی ہوئی گراہی میں مبتلا ہیں سے

آتا ہے،اوربیسارانظام آئی زمین پربغیر کسی انسان کی صلاح ومشورے کے محض محکیم مطلق کے حکم سے دوزازل سے جاری ہے۔

حطام ۔ بیوبی چیز ہے جے ہماری زبان میں بھوسا کہتے ہیں۔

ساسلے پہلاخف وہ ہے جو ہدایت کے مقتضا پر چل رہا ہے، اور یقین صحیح پیدا کر کے اس کے مطابق عمل کررہا ہے۔ دوسرا وہ ہے جو کھلے ہوئے دلائل وشواہد کے باوجود ایمان نہیں لاتا ، اوراس سے بردھ کراس کے تساوت قلب کی دلیل اور کیا ہوگی!

افسنسربه حضرت عبدالله بن مسعود صحابی کی روایت مین آتا ہے کہ جب رسول الله سلی الله علیه وسلم هے بیآیت تلاوت کی ہتو ہم نے عرض کیا کہ یارسول الله! بیشر حصدر کیوں کر ہوتا ہے؟ فرمایا: جب دل میں نورواغل ہو۔ عرض کی کہ اس کی کیا علامت ہے؟ ارشاد ہوا کہ دارائخلو دیا باقی کی طرف رغبت والتفات ،اوردارالغروریافانی کی طرف سے بےالتفانی ،اورموت کی طرف آ مادگی۔ (معالم ،جہ/ص:۸۵)
فَوَیلٌ یا سِ بری خرائی کا ظہور آخرت میں ہوگا۔

للقسية قلوبهم- بيقساوت قلب، شرح صدر كمقابليمين آئى ہے، رفت قلب كى طبعى كى يا فقدان كواس سے كوئى تعلق نہيں - شرح صدر كے جوخصوصيات بتائے گئے ہيں، إس ميں اُس كے برعكس بيدا ہوجاتے ہيں -

محققین نے آیت کے مضمون سے دو نکتے اور پیدا کیے ہیں:

ایک بیرکہ ہرمومن ممی درجہ میں بھی سہی ، بہر حال صاحب معرفت ونور ہے۔

دوسرے سے کہ جس اسلام سے معرفت دنورانیت پیدا ہوتی ہے وہ، وہ ہے جوشرح صدریعنی

رغبت تام اوریقین کامل کے ساتھ ہو، نہ وہ جومنا فقت یا جریار سم وعادت کاثمرہ ہو۔



### اَللَّهُ نَزَّلَ اَحُسَنَ الْحَدِيْثِ كِتَبًّا مُّتَشَابِهًا مُّفَانِي لَا تَفْشَعِرُ مِنْهُ

اللہ نے بہترین کلام نازل کیا ہے ایک کتاب باہم ملتی جلتی ہوئی اورباربار وہرائی ہوئی سے اس سے ان لوگو س کی جلد جو

جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوُنَ رَبُّهُمْ \* ثُمَّ قَلِينَ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمُ اللَّى

اب پروردگار سے ڈرتے ہیں کانپ اٹھتی ہے، پھر ان کی جلد اوران کے قلب اللہ کے ذکر کے لیے

ذِكْرِ اللّهِ " ذَلِكَ مُدَى اللّهِ يَهُدِى بِهِ مَنُ يُشَاءُ "

زم ہوجاتے ہیں سے بداللہ کی (طرف سے آئی ہوئی) ہدایت ہے، جے چاہتا ہے اس کے ذریعہ سے ہدایت کردیتا ہے

مهم الله نزل أحسن الحديث ال مين الرعو كا اثبات م كرم آن مجيد بهترين كلام م ، كوئى دوسرا كلام اس كى كركانهين ، نه باعتبار لفظ وعبارت ، نه بلحاظ معنى ومفهوم - كتاباً واس كلام كانزول كوبتدرت كهين ٢٢ - ٢٣ سال مين بهوا، تا بهم اس پراطلاق ايك " كتاب ، بى كار با و

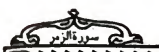
متشابھاً۔ اس معلوم ہوا کہ ہدایت، اجر، برکت، معنویت کے لخاظ سے بیکلام شروع سے آخر تک یک رنگ اور آپس میں ہم رنگ ہے۔

مشانی۔ اس کے اندراحکام وا خبار، مسائل و حکایات، بار بار تکرار کے ساتھ بیان کے گئے ہیں کہ سی کوعذر قصور فہم وسمع کا ندر ہے۔

الله بعنی وه کتاب الله برعمل کرنے لگتے ہیں،اوراعمال قلب واعمال جوارح میں خشوع وانقیاد کے ساتھ مشغول ہوجاتے ہیں۔

تفشعر سسربھم۔ محققین نے تصریح کردی ہے کہ یہ طلق خوف سے کنا یہ ہے ، یہ لازی نہیں کہ خوف کے آثارجہم پر بھی اسی طرح نمایاں ہونے گئیں محض فعلی وایمانی خوف کافی ہے۔

امام غزائی نے اپنی مشہور ومحققانہ کتاب احیاء علوم الدین میں لکھا ہے کہ بہت سے صوفیہ ایسے ہیں جن پر شاعروں کا کلام من کر وجد طاری ہوجاتا ہے ، اور قرآن مجید کی آیتوں سے نہیں ہوتا، اور اس کے بعد ان لوگوں کی اس کیفیت کی مختلف توجیہات کی ہیں۔ (احیاء، ج ۲/ص:۳۷)



5 Purve 2

# وَمَنْ يُصْلِلِ اللَّهُ فَمَالَهُ مِنْ هَادٍ ﴿ أَفَمَنْ يَتَّقِى بِوَجُهِ مُوعً اورالله بحد براه كرد اس كے ليے ادى كوئى نيس ٢٦ بملاجوفض قيامت كون عذاب بخت كوائ جرب ب

الْعَذَابِ يَوْمَ الْقِينَةِ ﴿ وَقِيلَ لِلظَّلِمِينَ ذُوْقُوا مَا كُنْتُمْ تَكْسِبُونَ ۞

كادر (اي) فالمول كا كم الم الم المرة كا كرة من كم كما كرت تعاب الكامزه جكو (توكياايا تخص ادرجواياند مو، برابر موسكة بين؟) كال

كَذَّبَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِهِمْ فَأَتْمَهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ۞

ان کے قبل والوں نے بھی (حق کو) جھٹلا یاتھا، سوان پر عذاب ایسے طور پر آپڑا کہ ان کو گمان بھی نہ تھا کس

فَاذَاقَهُمُ اللَّهُ الْحِزْيَ فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَاعُ وَلَعَذَابُ الْاحِرَةِ اكْبَرُم

سو اللہ نے انھیں دنیوی زندگی میں رسوائی کا مزہ چکھادیا، اور آخرت کا عذاب تو اور سخت ہے

امام رازی اس جانب اشاره کر کے لکھتے ہیں کہ

وأنا أقول إن حلقت محروماً عن هذا المعنى فإنى كلما تأملت فى أسرار القرآن اقشعر حلدى ووقف على شعرى وحصلت فى قلبى دهشة وروعة، وكلما مسمعت تلك الأشعار غلب الهزل على وما وحدت البتة فى نفسى منها أثراً وأظن أن منهج القويم والهراط المستقيم هو هذا. (كبير، - ٢٦/ص:٣٣٧-٣٣٨)

السل یعنی تعالی کی مثیت تکوینی پرغالب اوراس پرحاکم کوئی اور قانون نہیں۔ ومن یصلل الله ۔ اوپر کئی بارگزر چکا کہ اضلال کی نسبت حق تعالیٰ کی جانب صرف تکوین حیثیت ہے، یا بحیثیت علت العلل (مسبب الاسباب) ہی ہوتی ہے۔ ہدایت یاب اور گمراہ دونوں کی مثالیں ابھی اوپر کی آیتوں میں گزر چکی ہیں۔

کے پورے پورے جملوں اور عبارتوں کا محذوف ومقدر رہنا عربی اسلوب انشاء میں منافی بلاغت نہیں، بلکہ اپنے موقع پرداخل حسن ہے، اور یہاں تمام اہل فن نے ای قتم کا کوئی فقرہ مقدر مانا ہے۔ بلاغت نہیں، بلکہ اپنے موقع پرداخل حسن ہے، اور یہاں تمام اہل فن نے ای قتم کا کوئی فقرہ مقدر مانا ہے۔ کسکے (سواگر عذاب اللی نہیں آیا ہے تو یہ کا فرومنکر بے فکر نہ ہوجا کیں، اگلی تو موں پر مجمی عذاب جب آیا ہے، ان کے گمان وزعم کے خلاف ہی آیا ہے)



#### لَوْ كَانُوا يَعُلَمُونَ ۞ وَلَقَدُ ضَرَبُنَا لِلنَّاسِ فِي هٰذَا الْقُرُانِ مِنْ كُلِّ مَثَل كاش بياوك بجھتے وس اور ہم نے اس قرآن ميں اوكوں كى ہدايت كے ليے برسم كے مضمون بيان كرديے ہيں

لَّعَلَّهُمُ يَتَذَكُّرُونَ ﴿ قُرُانًا عَرَبِيًّا غَيْرَ ذِي عِوَج لَّعَلَّهُمُ يَتَّقُونَ ۞

تا کہ لوگ نفیحت حاصل کرتے رہیں، قرآن واضح جس میں کوئی کجی نہیں، تا کہ لوگ ڈرتے رہیں ہیں

وسو آخرت کے معمولی اور ملکے سے عذاب کا بھی دنیا کے بڑے سے بڑے عذاب کا کیا مقابلہ! وہ تو اس سے کہیں شدید تر ہوگا، کاش پیمنکرین اس کا پچھیمرسری ساانداز ہجمی رکھیں! السحة ي ....الدنسا يعنى وه قوميل يا توجهاد مين الل ايمان كم ما تعول مغلوب ومنهزم ہوئیں، یااور سی عذاب ٹا گہانی سے ہلاک ہو گئیں۔

م<sup>م</sup> (ہرنافرمانی سے)

قسرآناً۔ یہاں پہلا وصف السقر آن کا بدیمان ہوا کہ وہ ایک پڑھی جانے والی چیز ہے، چنانچہ قیامت تک متحدول میں پڑھا جائے گا محرابوں میں سنایا جائے گا ، گھروں میں اور مدرسوں میں اس کی تلاوت ہوتی رہے گی ،معتقدوں کانہیں ، بلکہ منکروں کا بیان ہے کہ '' قرآن دنیا میں سب سے زیادہ ردهی جانے والی کتاب ہے'۔ (انسائیکلوپیڈیابرٹانیکا،مقالہ''قرآن''طبع یاز دہم)

ء بياً۔ یعن صبح وبلنغ ،واضح حداعجازتک۔

والمراد أنه أعجز الفصحاء والبلغاء عن معارضته. (كبير، ج٢٦/ص: ٢٤) بير القران كادوسراوصف موار

غیر ذی عوج ۔ لینی جس کے اندر بجی کسی طرح کی ہئ نہیں ، نافظی نہ معنوی ، پیتر آن مجید

کا تیسراوصف بیان ہوا۔

عَوَج (بوفخ عین) وہ بچی ہے جو مادی آنکھول سے دیکھ لی جائے ،اور عِوَج (بدرعین) وہ کی ہے جس کا ادراک چثم وبصیرت سے نہ ہو سکے۔

العَوج \_ يقال فيما يُدرك بالفكر والبصيرة. (راغب،ص:٢٩٣) لعلّهم يتذكرون مقصودتمام مضامين كالنها عليه بكاوك فيحت حاصل كرس ضرب الله مَثلار جلافيه شركاء مُتشاكسون ورجلاسكم

لِرَجُلِ مَلْ يَسْتَوِينِ مَثَلًا اللَّهِ مَدُ لِلَّهِ اللَّهِ مَلَ اكْتَرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ۞

(الک) ہے، تو کیا دونوں کی حالت کیسال ہے؟ اس الحمد لله، مر ہے یہ کہ ان میں سے اکثر سجھتے ہی نہیں اس

إِنْكَ مَيْتُ وَإِنَّهُمُ مَيْتُونَ ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ عِنْدَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِمُونَ ﴿ الْفَيلَمَةِ عِنْدَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِمُونَ ﴿ وَنِي الْفِيلَمَةِ عِنْدَ رَبِيكُمْ تَخْتَصِمُونَ ﴿ وَوَلَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

فَمَنُ ٱظُلَمُ مِمَّنُ كَذَبَ عَلَى اللَّهِ وَكُذَّبَ بِالصِّدُقِ إِذُ جَاءَهُ اللَّهِ وَكُذَّبَ بِالصِّدُقِ الدُّحَاءَةُ اللَّهِ وَكُذَّبَ بِالصِّدُقِ الْحُلْمُ مِنْ كُذَبِّ عَلَى اللَّهِ وَكُذَّبَ بِالصِّدُقِ الدُّحَاءَةُ اللَّهِ وَكُذَّبَ بِالصِّدُقِ الدُّحَاءَةُ اللَّهُ وَكُذَّبُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَكُذَّبُ مِنْ اللَّهُ وَكُذَّبُ إِلَا السَّدُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَكُذَّبُ إِلَيْ السَّالِحَالَةُ اللَّهُ وَكُذَّبُ إِلَيْ السَّالِحَالَةُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

تواس سے بڑھ کر بے انصاف کون ہے جواللہ پر جھوٹ لگائے اور کی بات کو جھٹلائے جب کہ وہ اس کے پاس پہنچے

المم (ظاہرہے کہ بیں ہے، بلکہ دونوں کے درمیان زمین وآسان کا فرق ہے)
مومن مخلص ساری فکروں کوچھوڑ چھاڑ کرصرف ایک ہے لواگائے رہتا ہے، مثال کے ذریعہ
سے بندہ مومن ومشرک کے درمیان تقابل اوران کے فرق کو داضح کرتا ہے۔

ر جلاً .....منش کسون ۔ ایمافخص ایک تو غلام ومحکوم، اپنے ہرذاتی اراد ہے ہے مروم، اور پھر مالک ایک نہیں متعدد، غلام جیران ومتر دد کہ کس کا کہا مانوں، کس کا نہ مانوں ۔ بیدوزمرہ کا مشاہدہ ہے کہ اللہ سے غافل طحدومشرک، دنیا میں سخت ترین کشاکش میں گرفتارر ہا کرتا ہے۔

رجلاً سلماً لرجل موم فلص سارى فكرول كوچيور جها رصرف ايك ساولگائے رہتا

ہے؟ ع

وآسان کافرق ہے،ان کی مجھ میں ہیں آتا!

سام (اورده دن عملی فیلے کے صدور وظہور کا ہوگا)



# اَلْیَاسَ فِی جَهَنَّمَ مَثُوی لِلْکُفِرِیْنَ ﴿ وَالَّذِی جَاءَ بِالصِّدُقِ کیا (ایے)کافروں کا ٹھکا جہم میں نہ ہوگا؟ ۲۳ اورجو کی بات لے کر آئے

وَصَدُقَ بِبَ أُولَافِكَ مُمُ الْمُتَّقُونَ ﴿ لَهُمْ مَا يَشَاءُ وَنَ عِنْدَ رَبِّهِمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

ذلِكَ جَزُو المُحُسِنِينَ ﴿ لِيُكَفِّرَ اللَّهُ عَنُهُمُ ٱسُوَا الَّذِي عَمِلُوا

یہ صلہ ہے نیک کاروں کا مع تاکہ اللہ ان سے ان کے برعمل کی برائیوں کودور کردے

یہاں رسول اللہ ملی اللہ علیہ وسلم کوشفی دی ہے کہ آپ زیادہ غم وتر ددکوراہ نددیں ، آپ کو بھی عالم ناسوت سے گزر کر اپنے رب تک پہنچنا ہے ، اوران منکرین کو بھی یہیں آنا ہے ، یہ خود آ کر اپنے کے کو بھگت لیں گے۔

انك میت خطاب ظاہر ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم سے ہے۔ ضمنا موافق ومخالف، دوست ورشمن سب کو بیہ لیم مل گئی کہ نبی مرسل غیر فانی بن کراور عمر جاودانی لے کراس دنیا میں نہیں آتا،سارے بندوں کی طرح وہ بھی فانی ہی ہوتا ہے۔

مهمهم لیعنی ضرور موگا۔

استفہام انکاری سے اثبات قطعی کے معنی پیدا کرنا اگریزی اور اردووفاری کی طرح عربی میں بھی عام ہے۔
فمن فی دیا جی جب کہ اخیر فیصلہ بہی ہونا ہے کہ اہل کفرکوجہنم نصیب ہواور اہل ایمان کو اجرونجات۔
کہذب علی اللّٰہ ۔ اللّٰہ پرشدید جموث لگا ناسب سے بڑھ کر یہی ہے کہ اس کی صفت تفرد
وقو حد کا انکار کر کے کسی کو اس کا شریک قرار دیا جائے۔

کذب سبحاء ہ۔ پیام تی پہنچے کا ذریعہ خودرسول یا اُن کے کوئی نائب ہی ہوتے ہیں۔
بعض اکابر نے کہا ہے کہ آیت اپنے عموم لفظ سے ان لوگوں کو بھی شامل ہے، جو دعوئے
ولایت میں کا ذب ہیں، اور شریعت کو پس پشت ڈ ال کراہے مخش قشر بتاتے ہیں۔
میں کا ذب ہیں، ورشر یعت کو پس پشت ڈ ال کراہے مخش قشر بتاتے ہیں۔
میں کا جنت کی نعتیں بے شار اور لامتنا ہی ہیں۔ یہاں حیرت انگیز ایجاز وجا معیت کے

ساتھ بیان کردیا کہ اہل جنت کو وہ سب پھول جائے گا، جو وہ چاہیں گے۔ بعض نافہم جوفلاں فلاں فلاں فعتوں کے نام لے کرسوال کیا کرتے ہیں کہ آیا جنت میں یہ بھی موجود ہوں گی، ان کا پورا جواب آیت میں آگیا، جنت میں ایک دونیں، سو پچاس بھی نہیں، ساری ہی کی ساری فعتیں موجود ہوں گی۔ السندی جاء ہالصدق الصدق لیعنی پیغام تق ہیاں مراد قرآن ہے اوراس کے لانے والے رسول الله صلی الله علیہ وسلم تھے۔

قال محاهد وقتادة والربيع بن أنس وابن زيد هوالرسول. (ابن كثير، ج٤/ص:٤٨) قال ابن عباس يعنى رسول الله صلى الله عليه وسلم. (معالم، ج٤/ص:٨٩) الذى حصل الذى حصل الدى المرح مفرد كے ليے آتا ہے، اس طرح جمع كے ليے بھى ۔

يكون للجنس والعهد. (روح، ج٢٤/ص:٣)

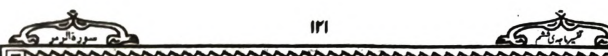
المعنى على الحمع. (عكبرى، ج ٢ /ص: ١١١١)

حفرت علی سے روایت آئی ہے کہ الذی جاء بالصدق سے اشارہ رسول کریم کی جانب ہے،
اورو صدق به سے اشارہ آپ کی تقدیق کرنے والے حضرت ابو بکر گی جانب ایک عجیب ی بات
معلوم ہوتی ہے کہ حضرات شیخین کے منا قب کی روایتیں حضرت علی ہی کی زبان سے آئی ہیں!
الذی .....به \_ یعنی رسول اللہ اور ان کے تبعین \_

فالذى حاء بالصدق الأنبياء، والذى صدق به الأتباع. (كبير، ج ٢ /ص: ٢٤)
وهم الرسول الذى حاء بالصدق، وصحابته الذين صدّقوابه. (كشاف، ج ٤ /ص: ١٢٤)
قال ابن زيد ومقاتل وقتادة (الذى حاء بالصدق) النبى صلى الله عليه وسلم
(وصدق به) المؤمنون. (قرطبى، ج ٥ / ص: ٢٥٩)

لهم مایشآؤون۔ حدکردی ہے عطاد بخشش کی ، اہل جنت جو پچھ بھی جا ہیں گے ، وہ سب ہی ان کول جائے گا۔ مایشآؤو ن میں اعلان ووسعت کو درجه کمال پر پہنچادیا ہے۔

المتقون المحسنين ان تقريحات في بيصاف كردياكه تقوى واحسان كالازى اور قدرتى صلاحمها عديم ورت مين اورخود يرتقوى واحسان كياب التميل شريعت الني مكمل صورت مين \_



#### 

لہے۔ سربہ۔ آج اس عالم ناسوت میں جس کی نے اپنے نفس کوا مثال امرالہی کے ماتحت کرلیا، کل عالم جزامیں وہ اپنے کو کوم نہیں، حاکم پائے گا۔وہ جو پچھ بھی چاہے گا،بس چاہئے کی در ہوگی،سب پچھاسے ل جائے گا۔

ذلك حزاء المحسنين اصولى قاعده بيان فرماديا - نيك كارول كو بحسن عمل والول كوايسا بى بدله ملاكرتا ہے -

المسلم أسوأ الذي عملوا۔ الل اخلاص كواجر كا پورا بوراملنا تو ظاہر بى ہے، كيكن يہال تقريح الكيد دوسرى چيز كى بھى ہے، يعنى ان كے كفارة ذنوب كى \_\_\_\_\_ كويا الل اخلاص (محسنين) بھى ذنوب ومعاصى سے خالى نہوں گے۔

اس میں ردنکل آیا ایک طرف توان عالی صوفیہ ومشائخ کا جواولیا و وصالحین کو ذنوب و معاصی کے مادرا و و متابع میں ردنکل آیا ایک طرف توان عالی صوفیہ و مشائخ کا جواولیا و وصالحی کی بنا سے مادرا ء و متنز ہ سمجھنے لگتے ہیں اور دوسری طرف ان خارجی اور نیم خارجی فرتوں کا جوزلات و معاصی کی بنا پرمومنین کو دائر ہا کیان سے خارج کر دیا کرتے ہیں! ۔ جنتی ہونے ، بلکہ جنت میں اعلیٰ سے اعلیٰ مرتبہ پر بھی فائز ہونے سے بیلازم ہر گرنہیں آتا کہ بیلوگ دنیا میں معصوم اور ہر گناہ سے پاک رہے تھے۔ پر بھی فائز ہونے سے بیلازم ہر گرنہیں آتا کہ بیلوگ دنیا میں معنی بید کیے ہیں کہ انھیں محاس کا معنی بید کیے ہیں کہ انھیں محاس کا

قال مقاتل يحزيهم بالمحاسن أعمالهم ولايحزيهم بالمساوى، (كبير، ج٢٦/ ص: ٢٤٤، معالم، ج٤/ص: ٩٠)

معاوضہ ملے گا ،سیئات کی سز انہ ملے گی۔

لیکن امام رازیؓ نے اس قول کو بیہ کہہ کررد کردیا ہے کہ مقاتل تو فرقہ مرجہ کا سردارتھا، جن کے نزدیک کا فرکوکوئی طاعت نفع نہ دے گی ،مومن کو بھی کوئی معصیت مصرنہ ہوگی۔

واعلم أن مقاتلًا كان شيخ المرجئة وهم الذين يقولون لايضرشيئ من المعاصى مع الإيمان، كما لاينفع شيئ من الطاعات مع الكفر. (كبير، ج٢٦/ص: ٢٤٤)

م سورة الزمر ك

# بِ گافٍ عَبُدَهُ ﴿ وَيُحَوِّفُونَكَ بِالَّذِيْنَ مِنُ دُونِهِ ﴿ وَمَن يُضَلِلِ اللَّهُ كَانَ نَيْسَ لِلِ اللَّهُ كَانَ نَيْسٍ؟ اورجے الله كراه كردے

کے مشرکین عرب کے کمال نافہبی کا بیان ہے۔اللہ کے نام سے ایک معبود اعظم کے وہ مجمی قائل تھے، باو جوداس کے رسول اللہ کواپنے گڑھے ہوئے دیوی دیوتاؤں کے قہر دغضب وانتقام سے ڈراتے تھے۔ان دیوتاؤں کا اصلاً تو وجود ہی فرضی اور وہمی تھا، اور پھرا گرھیقی بھی ہوتا تو خود آھیں لوگوں کے مسلمات کے لحاظ سے یہ خدائے اعظم کے مقابلے میں تو یہت اور بیج ہی تھے۔

آیت کامفہوم وسیع تراطلاق بھی رکھتا ہے، اہل جن کواہل باطل طرح طرح کی دھمکیاں اور ورانے آتے ہیں، کھی اپنے دیوی دیوتاؤں سے ڈراتے ہیں، اور بھی دنیوی حکومت وقوت سے۔ قرآن مجید جواب دیتا ہے کہ کا کنات کی ہرممکن مخالفانہ قوت سے دفاع کے لیے جن تعالی خود کا فی ہے۔ حراف مجید جواب میں کافی تھا، ی اپنے سکون کی بنا پر ساقط ہوگئ۔ کافِ۔ اصل میں کافی تھا، ی اپنے سکون کی بنا پر ساقط ہوگئ۔ (قرطبی، ج ۱۵۵/ص: ۲۵۷)

عبدہ عبد سے مراد جیسا کہ سیات کلام سے بالکل ظاہر ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔ جو خدائے قادر وتو انا اپنے ہربندے کی حفاظت کے لیے کافی ہے، کیا اس بند ہُ خاص کی حفاظت کے لیے کافی نہ ہوتا؟

مجمى جائز بكدلفظ عبديها لطوراسم جنس استعال موامو

ویحتمل آن یکون العبد لفظ الحنس. (قرطبی،جه ۱/ص:۷۰) اورامام بلاغت جرجانی نے کہا ہے کہ اللہ کافی ہے ہرعبد کے حق میں،مومن کے حق میں تواب کے لیے، کافر کے حق میں عذاب کے لیے۔

وقال الحرحاني إن الله كاف عبده المؤمن وعبده الكافر، هذا بالثواب وهذا بالعذاب. (قرطبي، ج٥١/ص:٢٥٧)

أليس الله بكاف عبده\_استفهام انكارى اثبات مين زوراورتا كيد پيراكرنے كے ليے ہے۔ استفهام انكار للنفى مبالغة فى الإثبات. (بيضاوى، جه/ص: ٢٨)

#### فَمَالَةً مِنْ هَادٍ ۞ وَمَنُ يَهُدِ اللَّهُ فَمَالَةً مِنُ مُضِلٌّ \* آلَيُسَ اللَّهُ

اے کوئی راہ وکھانے والا نہیں اور جے اللہ ہدایت دے اُسے کوئی ممراہ کرنے والا نہیں مس کیا اللہ

#### بِعَزِيُزِ ذِي انْتِقَامِ ﴿ وَلَهِنُ سَالُتَهُمُ مَّنُ خَلَقَ السَّمْوَتِ وَالْأَرُضَ زبردست (اور)سزا پر قادر نہیں؟ وس اگرآپ ان سے پوچیس کہ آسانوں اورزمین کو کس نے بیدا کیا

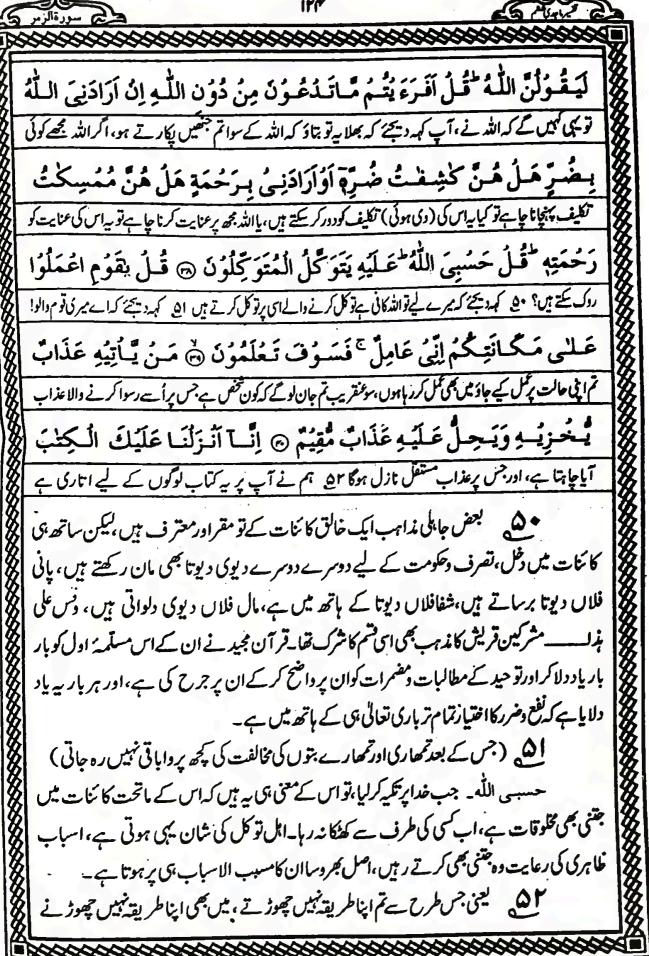
دونه "الله كعلاوه" يا" الله سے يست وفروتر"، دون كے عنى علاوه" بھى بي اور "پست" بھى -من دونكم أى ممن لم يبلغ منزلته منزلتكم .....مادون ذلك أى ماكان أقل من ذلك. (راغب،ص:١٩٦)

مرایت و صلالت این اسباب قریب وظاہری کے لحاظ سے بندے کے افعال اختیاری ہیں اور اس لیے ان پر ثواب وعذاب بھی مرتب ہوتے ہیں الیکن اینے اسباب بعید وحقیقی کے لحاظ ہے تمام ترمشیت تکوینی الہی کے ماتحت ہیں اور اسی لیے ان کا انتساب مسبب الاسباب اور علت العلل کی حیثیت ہے حق تعالی ہی کی جانب درست ہے ۔۔۔۔۔اوران حواشی میں اس کی صراحت کی بارک جا چکی ہے۔

استفهام انكارى اثبات قطعي کے مفہوم میں۔

اسلام کا خداایے ہرارادے پر پوری طرح قادر،متصرف، حاکم ہے۔ جابلی مذہبول کے د بوتا 1 اس کی طرح معذورو بے بسنہیں ۔اس تشم کی ساری آئیتیں ان ند ہبوں کی تر دید میں ہیں جنھوں نے اپنے خداؤں کوعاجز اور ناقص القدرۃ اور بےبس مانا ہے،اور یا اُن کی صفات،قہر وغضب ہے سیسرخالی شلیم کیا ہے،اورا قرار سوفی صدی صرف ان کی شفقت ،لینت اور عفوو درگز ری کا کیا ہے۔ انتقام کا لفظ جب حق تعالی کے لیے آتا ہے تواردو میں اس کامفہوم''سزا''ہی سے ادا ہوگا\_\_\_\_يوں بھي عربي مين" انقام" اردو ك' بدله" سے وسيع تر ہي مفہوم ركھتا ہے۔

النقمة العقوبة. (راغب،ص: ٥٦٠).





5 Punt 2

لِلنَّاسِ بِالْحَقِّ عَلَى الْمُتَلاى فَلِنَفُسِهِ عَوَمَنُ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا عَ كِلنَّاسِ بِالْحَقِّ عَلَيْهَا عَلَيْهِا عَلَيْهَا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهِا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهِا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهِا عَلَيْهَا عَلَيْهُ عَلَيْهِا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِا عَلَيْهِ عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهَا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهَا عَلَيْهِا عَلَيْهَا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهَا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهَا عَلَيْهُ عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهُ عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهُ عَلَيْهَا عَلَيْهِا عَلَيْهَا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهُا عَلَيْهِا عَلَيْهُا عَلَيْهِا عِلْمَا عَلَيْهِا عَلَيْهَا عَلَيْهِا عَلَيْهَا عَلَيْهِا عَلَيْهَا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهِا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلِيْهَا عَلَيْهِا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَ

وَمَاآنُتَ عَلَيْهِمُ بِوَكِيُلٍ ﴿ اللّٰهُ يَتَوَفِّى الْآنُفُسَ حِينَ مَوْتِهَا اورآپ ان پر ذمه دارنبيل كے كے بين ٥ الله ي جانوں كوبش كرتا ہے ان كى موت كے وقت

وَالَّتِى لَهُ تَمُتُ فِى مَنَامِهَا فَيُهُمُسِكُ الَّتِى قَصْى عَلَيْهَا الْمَوْتَ

اوران (جانوں) کو بھی جن کی موت نہیں آئی ہان کے مونے کے دقت ۵٪ پھر دہ جن پر موت کا عکم کر چکا ہان (جانوں) کو دوک لیتا ہے

کائے اپنے طریق پڑمل کیے جاؤ، میں اپنے طریق پر عنقریب معلوم ہوا جاتا ہے کہ بدراہ اور متحق عذاب کون سافریق ہے!

من سب بسحرید مرادعذاب د نیوی ہے ۔ چنانچہ بیعذاب مشرکین کمہ پر فتح بدر کی صورت میں نازل ہواجس نے اکابر قریش کا زورا کی مدت کے لیے بالکل تو ژویا ہے۔ خلاف اسباب ظاہراعیان قریش کے زوال کی خبریقین کے ساتھ دے دینا کلام الہی ہی کا کام ہوسکتا تھا۔ و سب مقیم میں میں ہیں کہوہ عذاب دائمی و غیر منقطع ہوگا۔

المراد بمقيم دائم. (روح، ج٢٤/ص:٧)

القرص کاجی چاہے اے اورجس کانہ چاہے ہے ان اورجس کانہ چاہے نہ انے آپ پرکوئی ذمداری نہیں) للناس \_ یعنی لوگوں کے نفع وافادہ کے لیے \_

أى لأجلهم ولأجل حاجتهم إليه. (مدارك،ص:٩٩)

ناس كاعموم بالكل ظامر ب، للعرب ارشاد بيس مواب\_

بالحق لينى عين حق وحكمت كے ساتھ، دلائل وشوامداور مقصد مح كے ساتھ \_

الكفب نزول ايكملم كتاب كابواب، كوبتدري وباقساط

مم فی نفس کامنہوم بہت وسیع ہے، دہ روح کے مرادف ہے اوراس کی دوموثی قتمیں

toobaa-elibrary.blogspot.com

- النام



#### وَيُسرُسِلُ الْانْحُرَى إِلَى اَجَلِ مُسَمَّى طُلِلَّ فِي ذَلِكَ لَايْتِ لِقَوْمِ ادرباتی (جانوں) کوایک میعاد معین کے لیےرہا کردیتا ہے 8ھ بے شک اس (سارے تقرف) میں نثانیاں ہیں ان لوگوں کے لیے

میں: ایک نفس حیاتی (یافزیکل لائف) دوسرے نفس دہنی (یاسائکولاجیکل لائف)۔

یتوفی ....موتھا۔ بیسلبروح من کل الوجوہ ہوتا ہے جس کے بعد نہ حیات جسمانی باتی رہ جاتی ہے، نہ شعور، نہ ادراک۔

والتسى .....مسامها \_ بيسلبروح صرف جزئي حيثيت سے موتا ہے، جس سے حيات جسمانی جول کی توں باقی رہتی ہے، ليکن شعور وادراک باقی نہيں رہتا ۔ نيند کے وقت سلب صرف حيات شعور کی کاموتا ہے۔

ولكل إنسان نفسان: إحداهما نفس الحياة وهي التي تفارقه عندالموت فتزول بنوالها النفس، والأخرى نفس التمييز وهي التي تفارقه إذا نام وهو بعد النوم يتنفس (معالم، ج٤/ص: ٩١، مدارك، ص: ٩٩)

''ہرانسان کے دونفس ہوتے ہیں: ایک تونفس حیاتی، جوموت کے وقت اس سے سلب ہوجا تا ہے کہ اس کے جانے سے جان چلی جاتی ہے۔اور دوسرانفس ادراک، وہ نیند کے وقت اُس سے جدا ہوجا تا ہے اور نیند کے بعد واپس آجا تا ہے۔''

مودہ معطل رومیں جن کی موت کا وقت ابھی نہیں آیا ہے، نیند سے جاگ کر برستورتصرفات جسمی میں مصروف ہوجاتی ہیں )

فیمسك .....الموت به سویدروهیں پھرتصرفات جسمانی کی طرف واپس نہیں آتیں۔ حضرت علیؓ ہے روایت ہے کہ:۔

تحرج الروح عندالنوم و يبقى شعاعهٔ فى الحسد، فبذلك يرى الرؤيا فإذا انتبه من النوم عاد الروح إلى حسده بأسرع من لحظة (معالم، ج٤/ص: ٩١ مدارك، ص: ٠٤)

''اصل روح تو نيند كوقت بهى جسم سي نكل جاتى ہے، كين اس كاتعلق جسم كے ساتھ باتى رہتا ہے (جيسے آ قاب كاشعاع تعلق كروڑول ميل دُور ہونے كے باوجود زمين سے قائم رہتا ہے) اور



#### يَّتَفَكَّرُوُنَ ۞ آمِ اتَّ حَذُوا مِنُ دُونِ اللَّهِ شُفَعَآءَ لَحُلُ اَوَلَوْكَانُوا

جوسوچے رہتے ہیں ۵۲ اچھا،تو کیاان لوگوں نے اللہ کے سوا( دوسروں کو) سفار ثی قراردے رکھا ہے؟ آپ کہدیجئے کہ اگر چہ بیر (سفارش)

سوتا ہواانسان (ای جزئی تعلق کی بناپر)خواب دیکھتا رہتا ہے، پھر جب بیداری کا وقت آتا ہے تو سے روح چیثم زدن ہے بھی کم میں جسم میں واپس آجاتی ہے'۔

اورحضرت عبدالله بن عباس سےمروی ہے کہ:۔

فى ابن آدم نفس وروح، بينهما شعاع مثل شعاع الشمس، فالنفس هى التى بها العقل والتمييز والروح هى التى بها النفس والتحرك، فإذا نام العبد قبض الله نفسه ولم يقبض روحة . (مدارك، ص: ٠٤٠)

"ابن آدم میں قس بھی ہوتا ہے اور روح بھی ، اور دونوں کے درمیان ایک شعائی تعلق مثل شعاع آ فآب کے ہوتا ہے ، پی نفس تو وہ ہے جوا دراک وشعور کا مبدا ہے ، اور روح وہ ہے جس سے نفس وحرکت قائم ہے ، اور انسان جب سوتا ہے تو خدا تعالیٰ اس کے فس کو بیض کر لیتا ہے نہ کہ اس کی روح کو''۔

آیت سے موت اور نیند کی گہری مشابہت اور یکسانی پراچھی خاصی روشنی پڑجاتی ہے ، اور آیت کے بین السطور میں ان لوگوں کا ردموجود ہے ، جوموت کو ہر حال میں اور فی نفسہ شدید تکلیف دہ کہتے ہیں ۔ موت تو نیند ہی کی طرح کی ایک کیفیت ، ایک عالم سے دوسر سے عالم کونتقل کردینے والی ہے ۔ موت کے شدائد کا جوذ کر دوسری آیات قرآنی میں ہے ، وہ تو کا فروں ، مکروں ، نافر مانوں کے سلسلے میں ہے۔ موت کے شدائد کا جوذ کر دوسری آیات قرآنی میں ہے ، وہ تو کا فروں ، مکروں ، نافر مانوں کے سلسلے میں ہے ۔ موت کے شدائد کا جوذ کر دوسری آیات قرآنی میں ہے ، وہ تو کا فروں ، مکروں ، نافر مانوں کے سلسلے میں ہے ۔ موت کے شدائد کا جوذ کر دوسری آیات قرآنی میں ہے ، وہ تو کا فروں ، مکروں ، نافر مانوں کے سلسلے میں ہے ۔ موت کے شدائد کا جوز کر دوسری آیات قرآنی میں ہے ، وہ تو کا فروں ، مکروں ، نافر مانوں کے سلسلے میں ہے ۔ موت کے شدائد کا جوز کر دوسری آیات قرآنی میں ہے ، وہ تو کا فروں ، مکروں ، نافر مانوں کے سلسلے میں ہے ۔ موت کے شدائد کا جوز کر دوسری آیات قرآنی میں ہے ، وہ تو کا فروں ، مکروں ، نافر مانوں کے سلسلے میں ہے ۔ موت کے شدائد کی کی میں ہے ۔ موت کے شدائد کی ایک کو میں میں ہوئی ہو تو کا فرق کی کو میں کی میں ہوئی ہوئی کو کو کو کو کو کی کو کو کو کی میں کی طور کی کو کو کی کو کو کو کو کو کی کو کو کو کو کی کو کی کو کر کو کی کو کو کی کو کو کی کو کو کی کو کو کو کو کو کر کو کو کو کو کو کو کو کر کو کو کر کو کر کو کر کو کر کو کر کو کو کو کو کو کو کر کر کو ک

بعض اہل اشارات نے ان روایتوں سے استنباط ریکیا ہے کہ سونے والوں کی روحیں عالم منام میں مرنے والوں کی روحوں کے ساتھ جمع ہوجاتی ہیں اور پھر زندوں کی روحیں وہاں سے سیح وسالم اِسی عالم ناسوت میں واپس آجاتی ہیں اور جنھیں مرنا ہودہ و ہیں روک کی جاتی ہیں۔

کی لینی دلائل وشواہداس حقیقت کے کہ اللہ علیم وقد برہی ہردقیق وخفی تصرف پرقاور ہے۔ بنانیاں کیسی ہی واضح ہوں ، ہوتی اضی کے حق میں ہیں، جوغور وفکر سے کام لیتے ہیں۔ لقوم ینف کرون۔

نینداورخواب کی باریکیوں پر ماہرینِ فن نے جودفتر کے دفتر لکھ ڈالے ہیں، وہ سب حکمت خداوندی ہی کی شرحیں اور تفسیریں ہیں۔

کے لیعنی سفارتی بھی کون؟ \_\_وہ بت اور مور تیاں جوعقل وقد رت تک سے محروم ہیں! ام .....شفعاء \_ مشرکوں نے ان' سفار شیوں'' کو صرف عملاً ہی نہیں معبود قر اردے رکھا تھا، بلکہ عقدۃ مجھی ایسا ہی سمجھ رکھاتھا۔

٨٥ (ندكه كى اورستقل شفيع وشافع كى جانب)

ارشاد ہے کہ اِس وقت بھی کا تنات کے طول وعرض میں حکومت اس اللہ کی ہے، اور آخرت میں بھی فیصلہ اس کے ہاتھ میں ہوگا۔

قسل سے سیحیوں نے توعلی العموم ،اوراہل کہاب میں سے سیحیوں نے سے سیحیوں نے شفاعت کو بھی ایک شعبہ الوہیت کا قراردے کر شافع کو مستقلاً ایک قادرومتصرف جھ لیا ہے، اورعملاً اسی سے اپناتعلق جوڑے رکھنا کائی سیحیتے ہیں، جس کے بعد خالت کا کنات سے تعلق قائم رکھنے کی بھی چنداں ضرورت نہیں۔ شفاعت اسی معنی میں اوراس مغہوم کے ساتھ ایک تمام تر مشرکا نہ عقیدہ ہے ،اورقر آن مجید نے اس معنی میں کسی غیر اللہ کے شافع ہونے سے تمام تر انکار کیا ہے، اور بتایا ہے ،اور بتایا ہے ، اور بتایا ہے ، اور بتایا ہی کے ہاتھ میں ہے۔ ملاحظہ موحا شیق نے سرائگرین کے۔

مئلہ شفاعت انبیا وغیرہم جس محدود ومقید معنی میں حق ہے، اس کی وضاحت ان حواثی میں جابجا کی جانچکی ہے۔

قل لله الشفاعة حميعا كى صراحت برى بى اہم، واضح قطعى ہے۔ شفاعت ونيا ميں جو قبل كا مائة الشفاعة حميعا كى صراحت برى بى اہم، واضح قطعى ہے۔ شفاعت ونيا ميں جو قبول كى جاتى ہے، وہ يا د باؤسے ہوتى ہے يا ثروت سے جن تعالى كے يہاں گزر إن دونوں چيزوں كا



ES PUNE

#### 

مِنُ دُونِهِ إِذَا هُمُ يَسُتَبُشِرُونَ ۞ قُلِ اللّٰهُمَّ فَاطِرَ السَّمُونِ وَالْأَرْضِ كياجاتا عِوَاس وقت بيلوگ كل الله عين 89 آپ دعا يجئ كدا عائدة عانوں اور زمين كے پيدا كرنے والے

کہاں؟ شفاعت تواللہ یہی بس دوسروں ہے کرادیتا ہے۔

9 مے تو حید کامل کے ماننے والوں اور شرک آمیز عقید ہ خدائی کے تتلیم کرنے والوں کے درمیان جوفرق عظیم ہوتا ہے، اسے یہاں خوب واضح کردیا گیا ہے۔

خیرجو کھلے ہوئے مشرک ہیں،ان کا حال تو ظاہر ہی ہے کیکن خود ہماری قوم میں جوجھوٹے پیروں ،فقیروں ،جن ، پری'' شہید مرد' اور شخ سکۃ ووغیرہ کے قائل ہیں،ان کا کیا حال ہے؟''یا شخ شیئاللّٰد'' کا وظیفہ پڑھنے والے،مصیبت کے وقت' یاغوث' اور' یاعلی' پکارنے والے،اجمیر کی درگاہ کے اردگرد،''یا خواجہ تو ہی دیتا ہے تو ہی دلوا تا ہے'' کی صدا کیں لگانے والے ہمارے درمیان بھی کس کثرت سے موجود ہیں! بیسب تو حید کا منھ چڑھا نانہیں تو اور کیا ہے؟

لل الفاظ دعا کے اندر تو حید کی اعلی تعلیم نہایت حکیمانہ انداز ہے آگئ ہے، دعا کا حاصل بس یہی ہے کہ زمین و آسان کی پیدایش میں کوئی تیراشریک نبیس، علم غیب میں کوئی تیراشریک نبیس، قادر وحاکم ہونے میں کوئی تیراشریک نبیس۔ خالق تو ہے، عالم الغیب تو ہے، مالک روز جزا تو ہے، ہمہتوال، ہمہیں، تو ہی ہے۔

فاطر السموات والأرض قدرت كامل مين كوئى تيراشر يكنهين \_

مي سرد فالزمر

ES PUNZ ES

لافتدواب من سُوء العَذَابِ يَوْمَ الْقِيْمَةِ طُوبَدَا لَهُمْ مِّنَ اللّهِ لَا اللّهِ مِنْ اللّهِ وَاللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

مَا لَـمُ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ ﴿ وَبَـدَا لَهُمْ سَيّاتُ مَا كَسَبُوا وَحَاقَ بِهِمُ جَى كَالْمِي كَان بَى نَمَا ال (الروت) الإلى كان إلى عامال ظامر بوكروين كاوراً مي وه (عذاب) مَمركا

مَّاكِانُوا بِهِ يَسْتَهُ زِءُونَ ۞ فَاذَا مَاسَ الْإِنْسَانَ ضُرٌّ دَعَانَا

جس پر وہ استہزاء کیا کرتے تھے سل جس وقت آدمی کوکوئی تکلیف چینچی ہے وہ ہم کو پکارتاہے

عالم الغيب والشهادة علم كامل مين كوئى تيراشريك بيس-

أنت ..... يعتافون فيصله روز جزام كوئى تيراشر يكنيس

توحید میں غلطی و گمراہی کے عموماً یہی تین رائے رہے ہیں، آیت نے سب کی تر دید کردی۔

الے بیقیامت کی شدت اور ہولنا کی کا نقشہ ہے۔

للذفين ظلموا\_مرادكافرول \_\_\_\_

أى كفروا. (مدارك،ص:٢٠)

أى كذبوا وأشركوا. (قرطبي،ج٥١/ص:٢٦٥)

ما .....مثله انسان کے محدود پیرایئر بیان میں مال کی زیادہ سے زیادہ ممکن مقدار کے لیے

یمی بیانه ہوسکتا تھا۔

ای کے مکر تھے، اور اے' خلاف عقل''' خلاف عادت' قراردیے رہے تھے۔۔۔ اور دوسرے

عذاب کا خودا پنے او پر وقوع کہ وہ اپنے کوتو نیک کاراور برسرصواب سمجھ رہے تھے۔

وبدالهم .....بحنسبون برای عبرت وخثیت کامضمون اس آیت کے اندر ہے۔ آج بھی کتنے "مہذب" "الل عقل" اپنے وفو یعقل پرنازال و کھائی دیتے رہتے ہیں، اُنھیں اپنے مہذب ہونے کا بھی مہاں بھی نہیں گزرتا!

سل یے بین اکشاف تام



# قُمْ إِذَا حَوِلُنْ أَ يَعُمَةً مِنَا لَا قَالَ إِنْ مَا أُو تِينَ مَ عَلَى عِلْم طَبَلُ هِى لَكُمْ إِذَا حَولُنْ فَ يَعُمَةً مِنَا لَا قَالَ إِنْ مَا أُو تِينَ مَا عَلَى عِلْم طَبَلُ هِى لَكُن بِهِ اللّهِ عَلَى عِلْمُ اللّهِ عَلَى عِلْمُ اللّهِ عَلَمُ وَلَا يَعُلُمُ وَلَ ﴿ قَدُ قَالَهَا الّّذِينَ مِنُ قَبُلِهِمُ فَتُنَا اللّهِ يُنَ مِنُ قَبُلِهِمُ فَتُنَا اللّهِ يُنَ مِنُ قَبُلِهِمُ

وتنه ولحن المشرهم لا يعلمون ﴿ قَدْ قَالُهَا اللَّهِ مِن فَبَلِهِمُ اللَّهِ مِن فَبَلِهِمُ اللَّهِ مِن فَبَلِهِم ايك آزمايش موتى م يكن اكثر لوگ بحق نبين ١٥ يه بات ان لوگوں نے بھی كئى جوان سے پیشتر ، وگزرے ہیں

بدے سے برے منکر کو بھی ہوکرد ہےگا۔

وبدا ۔۔۔۔۔کسبوا۔ اپنے اعمال اور کرتو توں کی اصل برائیاں اور شناعتیں جن پر آج پردے پڑے ہوئے ہیں، اس روز نمایاں اور روش ہوکر ہیں گی ۔۔۔۔۔۔ جو آگ آج نفس کے اندر چھپی ہوئی ہوئی نظر آنے لگے گی۔۔

ماکانوا به یستهزه و ن\_انکارگی آخری اور بدترین شکل یمی تمسخراور استهزاه بوتا ہے۔ ۲۸ (اس میں کی بخشش خداوندی کا کیاذکر)

الإنسان \_ محاور و قرآنی میں مطلق لفظ الإنسان كثرت مے منكر وكا فر، بدسرشت و بدفطرت انسان كے ليے آيا ہے۔

علی علم ۔ یعنی میہ جو کچھ مجھے ملا ہے، سب اپنی حکمت و قابلیت، جدوجہد، سعی و کاوش سے ملا ہے۔ سبح ازی واسطوں، وسیلوں کا ذکر مطلق صورت میں ممنوع نہیں، صرف اسی صورت میں حرام ہے، جب نظر فاعل حقیقی سے ہے جائے۔

الإنسان لطور ہم جن آیا ہے۔ اس لیے آگے اکثر هم میں خمیر جمع اس کی جانب آری ہے۔ ملک هی د نعمة لفظ مونث ہے، اور معنی کے اعتبارے ذکر ۔ اس کے لیے خمیریں مونث و فذکر دونوں حائز ہیں۔

او تبته مین خمیر فرکر بھی اُس کی جانب ہے، اور هی خمیر مونث بھی اُس کی طرف۔ والضمیر للنعمة باعتبار لفظها کما اُن الأول لها باعتبار معناها. (روح، ج ۲ /ص: ۲۸) حملاً علی المعنیٰ اُولاً، وعلی اللفظ آخراً. (کشاف، ج ٤ /ص: ۲۹) یعنی برنمت خداکی دی بوئی اور واسط کر اسباب سے حاصل کی بوئی دراصل بندوں کے قت

فَمَا آغُنى عَنْهُمُ مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ۞ فَاصَابَهُمُ سَيَّاتُ مَا كَسَبُوا الْمُ سو ان کی کارروائی ان کے کچھ بھی کام نہ آئی ۲۲ بلکہ ان کی (ساری) برعملیاں ان بر آپڑیں وَالَّذِيْنَ ظَلَمُوا مِنُ هَوُلآءِ سَيُصِيبُهُمُ سَيَّاتُ مَا كَسَبُوا طُوَمَاهُمْ اور ان میں جو لوگ ظالم ہیں ان پر بھی ان کی برملیاں ابھی آپڑنے والی ہیں اور وہ بِمُعُجِزِيْنَ ۞ أَوَلَمُ يَعُلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَبُسُطُ الرَّزْقَ لِمَن يَّشَاءُ وَيَقُدِرُ الله ہرانہیں سکتے علے کیا یہنیں جانتے کہ اللہ ہی جس کا جاہتا ہے رزق برهادیتا ہے اوروہی تک بھی کردیتا ہے إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَايْتِ لِّقَوْم يُؤْمِنُونَ ﴿ قُلُ يُعِبَادِى الَّذِينَ ٱسْرَفُوا ﴿ ب شک اس میں نشانیاں ہیں ایمان والوں کے واسطے ۸ ہے آپ (میری طرف سے) کہدد یجئے کداے میرے بندو!جو میں آنر مایش ہوتی ہے کہ نظر علت حقیقی پر رہتی ہے یا علت قریبی صوری پر ۔۔۔۔۔اور بیمشر کین اس ایمانی حقیقت ہے بھی جابل ہیں۔ ۲۲ (اوریبی حشرآج کے منکرین کابھی ہوناہے) قد.....قبلهم \_ يہاں بير بتايا ہے كەمغالطرنفس بہت قديم ہے، كچھآج كااورنو پيدائہيں \_

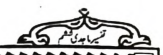
۲۲ (خدانعالی کواورخدائی تدبیروں کو)

یعنی خیس سز ابہر حال مل کررہے گی ،جیسا کہان کے بل والوں کوملتی رہی ہے۔ الذين ظلموا سے مرادمشركين بي اور من هؤلاء ميں من صرف بيانيہ ہے۔

أى المشركين ومن للبيان فإنهم كلّهم كانوا ظالمين. (روح، ج ٢٤/ص:١٣) أى من هؤلاء المشركين. (بيضاوى، ج٥/ص: ٣٠)

۲۸ مینی اس قانون رزق، اس ضابطهٔ معاشیات کی باگ بھی ایک فاعل مختار، ایک قادر مطلق کے ہاتھ میں ہے، نادان مشرک واسطہ کومقصود سمجھ بیٹھتا ہے، اور اہل ایمان کہ اہل فہم بھی ہوتے ہیں،علت حقیقی کو مجھر ہتے ہیں۔۔۔اسلام کا خدامحض الله المعان ہیں،اللہ المعاش بھی ہے، اورقر آن مجیدنے اس حقیقت کوبار بار بیان کیا ہے۔





## عَلَى أَنْفُسِهِمُ لاَتَقُنَطُوا مِنُ رَّحُمَةِ اللهِ طَ ايْل اللهِ طَ اللهِ طَ اللهِ طَ اللهِ طَ اللهِ طَ اللهِ طَ اللهِ اللهِ طَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

الندین .....أنفسهم محققین نے کہا ہے کہ آیت میں دعوت ہے ہرتم کے کا فرول کو، کہ ان کے گناہ کتنے بھی عظیم وکثیر ہوں، وہ اب تو بہور جوع کرلیں توسب معاف ہوسکتے ہیں۔

هذه الآية الكريمة دعوة لحميع العصاة من الكفرة وغيرهم إلى التوبة والإنابة وإخباربان الله تبارك وتعالى يغفرالذنوب حميعاً لمن تاب منها ورجع عنها وإن كانت مهما كانت وإن كثرت وكانت مثل زبد البحر. (ابن كثير، ج٤/ص:٢٥)

یاعبادی میں صیغهٔ واحد متعلم بجائے صیغهٔ جمع متعلم کے (جوعموماً اظہار عظمت وشوکت کے لیے آتا ہے) اظہار شفقت وخصوصیت کے لیے آیا ہے۔

امام رازیؒ نے بیخطاب اور اس کے بعد کا وعدہ رحمت ومغفرت مومنین کے ساتھ مخصوص سمجھا ہے اور الدیس أسرفوا علی أنفسهم سے اُنھیں مومنین کے معاصی مراو لیے ہیں، اور بعض دوسرے مفسرین نے بھی اسی نقط ونظر کی تائید کی ہے۔ (کبیر، جے ۲۷/ص:۲۷)

واضافة العباد تخصصه بالمؤمنين على ما هو عرف القرآن (بيضاوى، ج٥/ص: ٣٠) إنا بينا في هذا الكتاب ان عرف القرآن حارٍ بتخصيص اسم العباد بالمؤمنين. (كبير، ج٢٧/ص: ٣)

ES PUNIT ES

وحمل غير واحد الإضافة في عبادى على العهد أو على التشريف، و ذهبوا إلى أن المراد بالعباد المؤمنون فكأنه قيل أيها المؤمنون المذنبون. (روح، ج٤٢/ص:١٣) بهرصورت آيت مين وعدة رحمت ومغفرت ب، برى تاكيدوشدت كماته لاتقنطوا من رحمة الله خود بى ادائر مقصود كه ليكافى تفاء اس يردوس فقر كااضافه يُرقوت الفاظ كما تحكيا - إن الله يغفر الذنوب حميعاً.

أعاد اسم الله وقرن به لفظةً إن المفيدة لأعظم وجوه التأكيد، وكل ذلك يدل على المبالغة في الوعد بالرحمة. (كبير، ج٧٧/ص:٥)

حسن بھری تابعی نے کہاہے کہاس وسعت کرم وشفقت کی کوئی انتہاہے کہ جنھوں نے اللہ کے دوستوں کے دوستوں کے خون سے اپنے ہاتھ رنگین کیے ،انھی کو دعوت توبد ومغفرت دی جارہی ہے!

قال الحسن بصرى رحمة الله عليه: انظروا إلى هذا الكرم والحود قتلوا أولياء ه وهو يدعوهم إلى التوبة والمغفرة والآيات في هذا كثيرة جداً. (ابن كثير، ج٤ /ص:٥٣)

عن أنس بن مالك قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول والذى نفسى بيده لوأخطأتم حتى تملأ خطاياكم مابين السماء والأرض ثم استغفرتم الله تعالى لغفرلكم، والذى نفس محمد بيده لولم تخطئوا لجاء الله عزو حل بقوم يخطئون ثم يستغفرون فيغفرلهم.

''ائس بن ما لک صحابی ہے روایت ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے
سنا کہ اس ذات کی شم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے کہ تم لوگ اگر استے گناہ کرو کہ آسمان وزمین کا
درمیان تمھارے گناہوں سے بھر جائے ،اور پھرتم اللہ سے استغفار کرلوتو بھی اللہ تمھاری مغفرت
کردے گا، اور شم اس ذات کی جس کے ہاتھ میں محمد کی جان ہے کہ اگرتم گناہ نہ کرو گے تو اللہ تعالی ایسے لوگوں کولا کھڑ اکردے گا، جو گناہ کریں گے پھر استغفار کریں گے، اور بخش دیے جا کیس گے۔'
ایسے لوگوں کولا کھڑ اکردے گا، جو گناہ کریں گے پھر استغفار کریں گے، اور بخش دیے جا کیس گے۔'
حافظ ابن کثیر نے اپنی تفییر میں اس مقام پرنفی قنوط کی جواحادیث نبوی جمع کردی ہیں، وہ
سب اصل تغیر مذکور میں پڑھنے کے قابل ہیں، یہاں صرف ایک بطور نمونہ کے درج کی گئی۔ (ابن
کثیر، جم/ص: ۵۳)



5 Abril 2

# إِنَّ اللَّهَ يَنعُفِرُ الذَّنُوبَ جَمِيعًا طَإِنَّهُ هُوالْعَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ وَاَنْيَبُواۤ إِلَى اللَّهُ اللَّ

← کے (اسلام کی برکت ہے)
 لیعنی اب جبتم کفروشرک ترکر کے ایمان لارہے ہو، تو اب کیا ڈرہے!
 دوسرے ندا ہب کی تنگی کا تو ذکر ہی نہیں ، خود میسیت جے اپنی محبت و شفقت و ترحم پرنا ذہے اس کا حال انجیل کی زبانی سنئے:۔

'' میں تم سے کہتا ہوں کہ آ دمیوں کا ہر گناہ اور کفر تو معاف کیا جائے گا، گر جو کفر روح کے حق میں ہووہ معاف نہ کیا جائے گا، اور جو کوئی ابن آ دم کے خلاف کوئی بات کہے گا، وہ تو اسے معاف کی جائے گی، گر جو کوئی روح القدس کے برخلاف کوئی بات کہے گا، وہ اسے معاف نہ کی جائے گی، نہ اس عالم میں نہ آنے والے میں'۔ (متی۔۳۲:۱۲، نیز مرقس۔۲۹:۳۳، لوقا۔۱۱:۱۲)

اکے وہ کسی اور برتر قانون کا پابند ومحکوم ہر گزنہیں، وہ رحمت ومغفرت میں کسی رنگ ہے معذور نہیں، وہ بغیر کسی دیا کہ نہیں، بجو معذور نہیں، وہ بغیر کسی کا دہ کا کہ کہ کارہ 'کے جس کو چاہے بخش دے، اس کی صفت رحم پر کوئی قید عا کہ نہیں، بجو اس کی مشیت وارادے کے سے وہ یکسر مغفرت ہے"العفور" پکسر رحمت ہے "الرحیہ".

عبدالله بن عمر اور حضرت علی دونوں سے منقول ہے کہ قرآن مجید بھر میں سب سے زیادہ پُر امیداور تسلی والی آیت گناہ گاروں کے حق میں یہی ہے۔

وقال عبدالله بن عمر: وهذه أرجى آية في القرآن. (قرطبي، ج٥١/ص: ٢٦٩)
وقال على بن أبي طالب: ما في القرآن أوسع من هذه الآية. (قرطبي، ج٥١/ص: ٢٦٩)
اوريكي اس سياه محرّ رسطور كا بحي عين ايمان وايقان، رزاق واحدالله بي م، چنانچ وه اپخ وارثول سے وصیت کے جاتا ہے کہ اس کی قبر پر بطور کتبہ کے یہی آیت کنده کردی جائے۔
وارثول سے وصیت کے جاتا ہے کہ اس کی قبر پر بطور کتبہ کے یہی آیت کنده کردی جائے۔

\$3 754V.7 @3 \$33333333333333

وَاتَّبِعُوْ ٓ الْحُسَنَ مَا ٱنْدِلَ اِلْدُكُمُ مِّنُ رَّبِّكُمُ مِّنُ قَبُلِ اَنْ يَّاتِيَكُمُ اورائے پروردگار کی طرف سے اُڑے ہوئے اچھے اچھے حکموں پر چلو، قبل اس کے کہتم پر اچا تک عذاب الْعَذَابُ بَغُتَةً وَّأَنْتُمُ لَا تَشُعُرُونَ ﴿ أَنْ تَقُولَ نَفُ سَ يُحَسَّرَتْى آبرے اورتم کواس کا خیال بھی نہ ہو، (بیتھم اس لیے دیا جاتا ہے کہ) کہیں کوئی بیانہ کہنے گلے کہ افسوس عَلَى مَا فَرَّطُتُ فِي جَنُبِ اللَّهِ وَإِنْ كُنُتُ لَمِنَ السَّاحِرِيُنَ ۞ میری اس کوتابی پر جو میں نے خدا کے جناب میں کی اور میں تو تمسخر ہی کرتا رہا أُوْتَفُولَ لَوُ أَنَّ اللَّهَ هَدديني لَكُنتُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴿ أَوْتَفُولَ حِينَ یا کوئی یہ کہنے گئے کہ اگر اللہ نے مجھے ہدایت دے دی ہوتی تو میں (بھی) پر ہیزگاروں میں ہوتا یا کوئی تَسرَى الْعَذَابَ لُو أَنَّ لِي كُرَّةً فَسَاكُونَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ بَلِّي عذاب کود کھے کریہ کہنے گئے کہ کاش میرا ( دنیامیں ) پھر جانا ہو جائے ، پھر میں نیک بندوں میں ہو جاؤں سامے کیوں نہ ہو! اسلام قبول کرو جبل اس کے کہ اسلام نہلانے کی صورت میں عذاب سے دو جا رہونا پڑے۔ سلکے بیسب کافروں کی طرف سے قیامت میں پیش ہونے والے ممکن عذرات ہیں، یباں ان سب کی جڑئی کاٹ دی گئی۔ احسن ماأنزل إلبكم مرادقرآن مجيد ب-اضافت محض بيانيه بهايعن وه أحسن جو ماأنزل إليكم كى طرف منسوب ب، ياقرآن كوغيرقرآن سے متازكرتى ہے۔ من ربکم رب کالفظ لانے میں خودایک براتر غیبی پہلوآ گیا ہے، یعن وہ کلام تواس کا نازل کیا ہواہے، جوخودتمھارے حق میں سب سے زیادہ خیرخواہ ہے۔ أن تقول أن يهال لئلا كمراوف بـ أى لئلا تقول. (مدارك،ص:٢٠٠) اور يهال حال أو تقول كا بـــ نفس \_ نفس صیغهٔ نکره میں اس لیے ہے کہ صرف نفس کا فرمراد ہے۔



S Plant Co

### قَدُ جَاءَ تُكَ ايتي فَكَذَّبُتَ بِهَا وَاسْتَكْبُرُتَ وَكُنُتَ مِنَ الْكَفِرِيُنَ ﴿ وَكُنْتَ مِنَ الْكَفِرِينَ ﴿ تَحْدَ رِوْمِيرِي نَانِي لِيَعْ جَلَيْسِ ، تَون ال وَجَلايا اورتون برائي جَالُ اورتو كافرول مِن شائل مور إسم

وَيَوْمَ الْقِيلَمَةِ تَرَى الَّذِيْنَ كَذَبُوا عَلَى اللَّهِ وُجُوهُهُمُ مُّسُودَةً ﴿

اور آپ قیامت کے دن ان لوگوں کے چبرے ساہ دیکھیں گے جنموں نے اللہ پر جموث بولا تھا

ٱليُّسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوًى لِّلْمُتَكِّيِّرِينَ ۞ وَيُنَجِّى اللَّهُ الَّذِينَ اتَّقَوُا

کیا (ان) متکبرین کا ٹھکانا جہنم میں نہیں ہے؟ ۵ کے اور جولوگ بیچ رہے تھے، اللہ ان لوگوں کو کامیابی کے ساتھ

إنما نكرت لأن المراد بها بعض الأنفس وهي نفس الكافر (مدارك، ص: ١٠٤٣) في جنب الله يعن احكام فداوندي مين -

أى في أمر الله أو في طأعته. (مدارك،ص:٣٠)

في أمر الله. (معالم عن مجاهد، ج٤ /ص:٩٨)

في حق الله. (معالم عن سعيد بن جبير، ج٤ /ص:٩٨)

أى في أمره وحده الذي حَدّه لنا. (زاغب،ص:١١)

لو أن الله ..... المتقين امام ابومنصور ماتريدي في فرمايا به كمعتزله سازياده بمجهدارتو كافرى بين حديدا به يركة امرة عطرين اوي كسبحهة بين

میرکا فرہی ہیں، جو ہدایت کوتمام ترعطیۂ خداوندی سبجھتے ہیں۔ قال الامام أمد منصدہ : هذا الكافي أعرف روزارة ا

قال الإمام أبومنصور: هذا الكافر أعرف بهذاية الله من المعتزلة. (مدارك، ص: ٢٣) و إن كنت لمن الساحرين كرتارها، و إن كنت لمن الساحرين كافر صرت كركاك كرين النافي يرتمسخوى كرتارها، المجمى أنهي سنجيد كى سنة قابل غورنة مجما!

آیات یا تانیاں برصیغهٔ جمع ،نشانی تیرے پاس ایک آدھ بی نہیں پینچی ، بلکہ متعدد پہنچیں اور پھر بھی تو تکذیب براڑار ہا۔

واستكبرت تونے عبدیت كى راہ نداختياركى ،اور تيرانفس اپنى بردائى پر تلار ہا۔ كے (ہاورضرورہ)



#### بِمَفَازَتِهِمُ لَا يَمَسُّهُمُ السُّوَءُ وَلاَهُمْ يَحُزَنُونَ ﴿ اللّٰهُ خَالِقُ نَجَات دے گا، ان كون تكيف پنج كى اور نه يا كمكن مول كے، الله بى پيرا كرنے والا ب

کُلِّ شَنَی و هُوَعَلی کُلِّ شَنَی و کِیُلْ ﴿ لَهُ مَقَالِیُدُ السَّمُواتِ وَالْارْضِ اللَّهِ مَعَالِیدُ السَّمُواتِ وَالْارْضِ اللَّهِ مِن اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَقَالِیدُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

الندین کذبوا علی الله ،الله پرجموث کی دوصورتیں ہیں:۔ایک بیک جو بات نہیں فرمائی می عرواس کی جانب نسبت ہے وہ اس کی جانب نسبت دوسرے بیکہ جواس نے کہا ہے اسے اس کی جانب نسبت دینے سے انکار کردیا جائے۔

و حوههم مسودة \_ يه چېرے كى سيابى آگ سے جلنے كا اثر بھى ہوسكتى ہے، اور خوف رسوائى كا نتيج بھى ، اور قلب كى سيابى كاعكس بھى \_

قیل هوسواد قلوبهم بنعکس علی و جوههم. (روح، ج ۲۶/ص:۳۸) "هوسکتا ہے کہ بیسیابی اُن کے قلوب کی ہوجو چرزے پرمنعکس ہوگئ ہو۔"

مرشد تھانویؒ نے فرمایا کہ عالم معاد کشف حقائق ہی کا تو عالم ہوتا ہے، اس لیے اس میں عجب کیا، جو چبرے رعکس قلب کا نظر آنے لگا ہو۔ (تھانویؒ، ج۲/ص:۳۲۲)

الکے مشرکوں کی سمجھ میں یہی موٹی بات نہیں آتی تھی کہ حق تعالی جس طرح دنیا کا خالق اکیلا ہے، ای طرح متصرف، مدیر بھی اکیلا ہی ہے بغیر کسی شریک وسہیم کے۔

الله خالق کل شیئ نوروظ مت، خیروشر، سعادت و ہدایت، سب کا خالق وہی ایک ہے، اس کے یہاں گزرتعدد کا کیا ہوتا، ہمویت کا بھی نہیں۔



#### 

اللّٰهِ تَامُرُونِ لِنِّي اَعُبُدُ آيُهَا الْجِهِلُونَ ﴿ وَلَقَدُ أُوحِيَ الْكِكُ وَالِّي اللّٰهِ وَالَّهِ مَا الْجِهِلُونَ ﴿ وَلَقَدُ أُوحِيَ اللَّهُ وَالَّهِ وَاللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ عَادر جوآبِ عَلَا اللَّهُ عَادر جوآبِ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّ

الَّذِيْنَ مِنُ قَبُلِكَ ۚ لَئِنُ ٱشْرَكَتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ ۗ

قبل گزر بھے ہیںان کی طرف بھی یہ دی بھیجی جا بھی ہے کہ (اے مخاطب )اگر تونے شرک کیا تو تیراعمل (سب) غارت ہوجائے گا اور تو

ابن قیم نے کہا ہے کہ معتزلہ نے الی ہی آیات سے استدلال کیا ہے کہ قرآن بھی ایک شخ ہے، اوراس لیے گلوق ہی ہے۔

احتج المعتزلة على حلق القرآن بقوله تعالىٰ خالق كل شيئ و نحو ذلك من الآيات. (تفسيرالقيم،ص:٢٣٤)

بمفازتهم بسبيد مجمائ ب،اورمفازة (كاميابي) سمرادايمان لي كى بـ

أى ينجيهم بسبب منحاتهم وهوالإيمان. (روح، - ٢٤/ص: ٢٠)

لایسه مسید دنون آیت متعدد دوسری آیتون کی طرح اس باب میں وعدهٔ صریح می وکر مان باب میں وعدهٔ صریح میکو کنونیان کو قیامت میں کوئی وحشت اور گھراہ ہے نہ ہوگی۔

دلت الآية على أن المؤمنين لاينالهم الحوف والرعب في القيامة وتأكد هذا بقوله لايحزنهم الفزع الأكبر. (كبير، ٢٧/ص: ١٠)

هم آمنون من كل فرع مزحزحون عن كل شيئ نائلون كل حير. (ابن كثير، ج ١ /ص:٥٥) كي ( آخرت ميں جو كشف حقائق كا وقت موگا )

آیات الله آیات الله سے یہاں مراداصول دین ہیں ۔۔۔۔عقیدہ تو حید ،عقیدہ رسالت ،عقیدہ حشر۔

له .....الأرض - سارى كائنات كے برتم كا ختيارات اى ايك كو حاصل بيں - كم اللہ عن اللہ عن اللہ عن اللہ عن اللہ عارا اندھا بن اتنا بردھ گيا ہے كہ تم جھے فرمايش كرنے كم

و سرونالوس ک

مِنَ الْمَخْسِرِينَ ﴿ بَلِ اللّٰهَ فَاعُبُدُ وَكُنُ مِّنَ الشَّكِرِينَ ﴿ وَمَا قَدَرُوا خارے میں پر کررے گا تو تواللہ می کاعبادت کرنا اور شکر گزار رہنا ٤٤ اوران لوگوں نے اللہ کی عظمت

اللُّهَ حَقَّ قَدُرِهِ وَ وَالْارْضُ حَمِينَعًا قَبَضْتُ لَهُ يَوْمَ الْقِيامَةِ وَالسَّمَوٰ تُ

نہ کی جیسی عظمت کرنا جا ہے تھی • م اور حال بہے کہ ساری زمین اس کی مٹھی میں ہوگی قیامت کے ون اور آسان

کے ہوکہ میں تو حید جیسے فطری اور سادہ دین کو چھوڑ کر شرک کی احتقانہ و جاہلانہ وسفیہانہ راہ اختیار کرلوں!

أبها المحاهلون و جابل سے مرادان پڑھ یاا می نہیں، بلکہ تو حیدوا یمان کو چھوڑ کرراہ شرک وجاہلیت پر پڑار ہے والا ہے، جس کوعرب اپنی تہذیب وتدن سمجھ کراس پر فخر کرر ہے تھے، وہ ان کا مجی نظام جاہلیت تھا، آج کے فرککی نظام سے اخلاقی اصول میں بہت کچھ ملتا جلتا ہوا۔

9 کے مطلب یہ ہوا کہ بیتو حید کی دعوت تو بالکل بنیادی اور عین مرکزی دعوت ہے، ہمیشہ ہی سے انبیاء کامعمول رہی ہے۔

و كن من الشاكرين\_شكر كرارى كى برى فردتو حيد برايمان --

خسرون اور خساسرین ابھی دوجگہ آچکا ہے، دونوں جگہ (اورای طرح اور بھی جہال قر آن مجید میں آیا ہے) مراد ہمیشہ '' خسران' اخروی ہی ہے، اس سے ظاہر ہے کہ قر آن نے دنیوی، مادی نقصان مال کا کیا درجہ رکھا ہے، اسے کتنا ہلکا سمجھا ہے، اور آخرت کواس دنیا کے مقابلے میں کتنا زیادہ اہم قر اردیا ہے۔

♦ ﴿ (اني وسعت وظرف کے اعتبارے)

مطلب یہ ہوا کہ حق تعالیٰ کی ذات کا ملہ کے حق ،اس کے مرتبہ کمال کے لحاظ سے تو کوئی ادا ہی نہیں کرسکتا، لیکن بندے اپنی وسعتِ ظرف کے لحاظ سے جس حد تک اس کے مکلف ہیں، ان ظالموں بد بختوں نے اتنا بھی تو نہ کیا، اور اس حق کا مرتبہ اقل قلیل عقیدہ تو حید ہے ۔۔۔۔یہ تحریف ہے مشرکین مکہ پر کہ زبان سے اللہ کا اقر ارکرتے تھے، لیکن نہ اس کی تنزیہ و تقدیس ان کے دل میں

toobaa-elibrary.blogspot.com

S Hour 2

#### مَ طُوِیْتُ بِیمِینِهِ طُسُبُ لِخِنَهُ وَ تَعللی عَمَّا یُشُرِ کُونَ ﴿ وَنُفِخَ فِی الصُّورِ اس کے دائے ہاتھ یں لیٹے ہوں گے، وہ پاک ہاور برتر، ان لوگوں کے شرک ہے الے اور صور پھونکا جائے گا

فَصَعِقَ مَنُ فِسى السَّمْوٰتِ وَمَنُ فِسى الْاَرُضِ إِلَّا مَنُ شَاءَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

#### أُمَّ نُفِخَ فِيُهِ أُخُرَى فَإِذَا هُمُ قِيَامٌ

مچرددباره صور مجونکا جائے گا تو دفعہ سب کے سب اٹھ کھڑے ہول مے

تھی، نہاس کے صفات جمال و کمال کے قائل تھے، اور سب سے بڑھ کریہ کہ دوسرے خدا وُں کو بھی اس کے ساتھ شریک کردیتے تھے۔

الم (اور برسم کی مادیت اور جمیم کے شائبہ سے)

قبضته ..... بيمينه قبضة عمرادقبضه قدرت ،قبضه اختيار م،اوريمين عجىمراد

دست قدرت لي كى ہے۔

فالقبضة ....مجاز عن الملك أو التصرف كما يقال: بلد فلان في قبضة فلان،

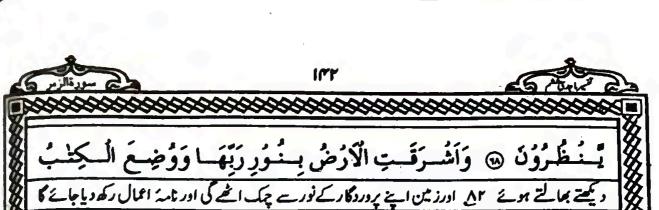
واليمين مجاز عن القدرة التامة. (روح، ج٢٤/ص:٢٦)

آیت ہے مقصود محاور ہ بشری کے مطابق عظمت و إجلال اللی کی تصویر کھینچ دینا ہے اور ساتھ ہی ہے پہلو بھی اس میں آگیا کہ ایسی حقیر مخلوقات کے فنا کر دینے میں اسے دفت ہی کیا ہو سکتی ہے۔اس لیے قبضہ وہمین کے فیقی اور مجازی معنی کی بحث میں زیادہ پڑنے کی ضرورت بھی نہیں۔

والمراد بهذا الكلام تصويرعظمته والتوقيف على كنه حلاله لاغير من غير

ذهاب بالقبضة ولاباليمن إلى جهة حقيقة أوجهة مجاز. (مدارك،ص:١٠٤٦)

تنبيه على عظمة وحقارة الأفعال العظام التي تتحيّر فيها الأوهام بالإضافة إلى قدرته ودلالة على أن تحريب العالم أهون شيئ عليه على طريقة التمثيل والتحييل من غيراعتبار القبضة واليمين حقيقة ولامحازاً. (بيضاوى، ج٥/ص:٣٢)



وَجِائَ إِسَالَتْ إِسَالَتْ وَالشَّهَدَاءِ وَقُصِي بَيْنَهُمْ إِسَالُحَقِّ وَهُمْ ادرَوَاهُ مَا اللَّهِ الْحَقِّ وَهُمْ ادرَوَاهُ ما مر كے جائيں کے ادرسب میں ٹھیک ٹھیک فیلہ کیا جائے گا ادر ال پر

لَايُنظُلُمُونَ ﴿ وَوُفِيَتُ كُلُّ نَفْسِ مَا عَمِلَتُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا ذِرا بَى ظُلُمُ نَهُ وَا أَعْلَمُ بِمَا ذِرا بَى ظُلُم نَهُ وَكُلُم اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَل

جمعا کا ہمیت بھی نظرانداز کرنے کے قابل نہیں ممکن ہے کہ ساتوں زمینیں مراد ہوں یا اور کوئی پہلوتعدد ماد سعت کا اس سے لکتا ہو۔

ملکی قیامت کے دونوں منظروں کا بیان ہے۔ پہلا منظر نفخ اول کا، جب سب غش کھا کر ہلاک ہوجا کیں گے۔ کھا کر ہلاک ہوجا کیں گے، اور منظر دوم نفخ ٹانی کا جب سب نئے سر ہے ہے جی اٹھیں گے۔

الا من شاء اللّٰہ یعنی مخلوق میں سے اللہ جس کو چاہے گائنٹی اور موت سے محفوظ رکھے گلہ یہ کون نوگ ہوں گے؟ بہتر ہوگا کہ اسے یوں ہی مجمل رہنے دیا جائے، جبیبا کہ اسے قر آن وحدیث نے اسے مجمل رکھا ہے۔

قال قتادة: الله أعلم بأنهم من هم؟ وليس في القرآن والأخبار مايدل على أنهم من هم؟ (كبير، ج٧٧/ص:١٧)

السنوات سے يہال مرادصرف بلندى كى ست لى مى ہے۔

و اُشرقت الأرض بنور ربھا۔ بیکوئی بخلی خصوصی اُس وقت ہوگی۔ امام ماتریدیؒ نے فرمایا کے ممکن ہے حق تعالیٰ اس وقت کوئی خاص نور پیدا کرے، اور اس ہے زمین موقف کومنورکر دے۔

ES PUNY E

# يَفْعَلُونَ ﴿ وَسِيْقَ الَّذِيْنَ كَفَرُو ٓ اللّهِ عَلَيْ أَوْ اللّهِ جَهَنَّمَ زُمَرًا الْحَتْنَى إِذَا خُوب جانتا ہے کا اورجو کافرین وہ گروہ گروہ جنم کی طرف بانکے جائیں گے ۵۵ یہاں تک کہ جب

وقال الامام أبومنصور يحوز أن يحلق الله نوراً فينور به أرض الموقف. (مدارك، ص:١٠٤٧) و وضع الكتاب كتاب بطورا مم شن آيا به اور مرادنام ما الكال إس -

أى صحائف الأعمال ولكبه اكتفى باسم الجنس. (مدارك، ص: ١٠٤٧) الشهداء\_شهيد كتحت مين ملائكه ومونين سبآ كتے جواس وقت كوائى ديں گے۔

الذين يشهدون للأمم وعليهم من الملائكة والمؤمنين. (بيضاوى، ج٥/ص:٣٣) بنور ربها\_ نوركى اضافت ربك طرف اضافت تخصيص ب، جيب بيت الله، و ناقة الله شر و اضافته إليه تعالى للتحصيص كبيت الله و ناقة الله. (مدارك، ص:٤٧)

وقسن سیطلمون داور حشر کی معدلت گاہ کودنیوی رئیسوں ، نوابوں ، راجاؤں ، مہراجوں ، بادشاہوں ، تاجداروں کے دربار پر ہرگزنہ قیاس کیا جائے ، جہاں ہر طرح کا ندھیر ، ہرشم کا گربرمکن ہے ، وہاں ادنیٰ سے ادنیٰ ناانصافی کا حمّال نہیں ہوسکتا۔

قرآن مجید میں وجدآ فریں کمڑے ایک دونہیں، بہت سے ہیں، کین اس بے علم راقم سطور کا جن چندمقامات کی فصاحت و بلاغت پر بے اختیار جھوم جانے اور وجد کرنے کو جی چاہتا ہے، ان میں سے ایک مقام اسی سورة کا یہاں ہے آخر تک کا حصہ ہے!

مم می اس کی عدالت میں ممکن ہی ہیں کہ کی جزائے خیر میں کچھ بھی کی رہ جائے )
حق تعالیٰ کے علم کامل ومحیط کا بار بار تذکرہ اُن جا بلی ندا ہب کی تر دید میں ہے، جوخدا کے علم کوناقص ومحدود بچھتے تھے۔

میں (ذلت دخواری کے ساتھ) ذمسراً کافرول کے بیگروہ یا تواقسام وانواع کفر کے لحاظ سے ہوں گےاور یا پھرمراتب دمدارج کفر کے لحاظ ہے۔

على تفاوت اقدامهم في الضلالة والشرارة. (بيضاوي، ج٥/ص:٣٣)



حسود المراب ال

الْمُتَكَبِّرِينَ ﴿ وَسِينَ الَّذِينَ اتَّقَوا رَبَّهُمُ إِلَى الْحَنَّةِ

تکبر کرنے والوں کا ۸۸ اور جولوگ اہل تقویٰ تھے وہ جنت کی طرف کروہ کروہ روانہ

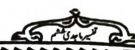
دوز خیوں سے میساری گفتگو آخیس قائل کرنے کے لیے اور ان کی حسر توں میں اضافہ کے لیے بطور زجرو ملامت ہوگی۔

رسل منکم۔ اور پیمبر بھی کون ہے؟ تمھاری ہی جنس کے شمصیں جیسے انسان جمھارے ہی ہم قوم ، ہمنسل ، ہم وطن ، جن سے حصول ہدایت میں کوئی دشواری ہی شمصیں نہیں ہوناتھی۔

کے بہ آخری فقرہ بھی اگردوز خیوں ہی کی زبان سے ادا ہوگا، توبیان کی طرف سے اعتراف ہے کہ پیمبروں کی تبلیغ بلیغ کے باوجود ہم نے کفروا نکار سے کام لیا، اور جوعذاب موعود تھا، وہ ہمارے ہاتھوں ہمارے سامنے آیا۔

قالوا بلی۔ وہ کہیں گے کہ ہاں کیوں نہیں آئے، آئے اور ضرور آئے، اور تبلیغ کاحق بھی ایوری طرح اداکر گئے۔

بی میں اسلے جھکانے میں عارمحسوس کرتے تھے جواپی ہوائے نفس اوراپی چھوٹی سی عقل کو احکام اللی کے سامنے جھکانے میں عارمحسوس کرتے تھے نے ورکیا جائے تو وی سے انکار کا سبب اکثر صور تو ل میں انتکیار نفس ہی نکلے گا۔



#### زُمَرًا طَحَتْتَى إِذَا جَاءُ وُهَا وَفُتِحَتُ ٱبْوَابُهَا وَقَالَ لَهُمُ خَزَنَّتُهَا کیے جا کیں گے 9 کے یہاں تک کہ جب اس کے پاس بینے جا کیں گے اور اس کے دروازے کھے ہوں گے اور دہاں کے محافظ ان سے کہیں گے سَلَمٌ عَلَيُكُمُ طِبُتُمُ فَادُنُحُلُوهَا خِلِدِينَ ﴿ وَقَالُوا الْحَمُدُ لِلَّهِ سلام علیم، مزہ میں رہو، سواس میں ہمیشہ کے لیے داخل ہوجاؤ • فی اوروہ کہیں گے اللہ کا (لا کھ لا کھ )شکر ہے الَّـذِي صَــدَقَـنَا وَعُدَهُ وَاوُرَنَّنَا الْأَرْضَ نَتَبُوّاً مِنَ الْحَنَّةِ حَيثُ جس نے ہم سے اپنا وعدہ سچا کیا اور ہمیں (اس) زمین کا مافک کردیا کہ ہم جنت میں جہال چاہیں مقام نَشَاءُ \* فَنِعُمَ أَجُرُ الْعُمِلِيُنَ ﴿ وَتُرَى الْمَلْفِكَةَ حَافِيْنَ کریں تو غرض کے ممل کرنے والوں کا کیبا اچھا انعام ہے! ا<u>ق</u>اورآپ فرشتوں کودیکھیں گے کہ حلقہ باندھے ہوں گے اد حلوا .... فیھا۔ چنانچاس کے بعددوز خ کے دروازے دوز خیول پر بمیشہ کے لیے بند موحا کیں گے۔علیهم نار مؤصده۔ خالدین فیھا۔ یعنی بس ای میں ہمیشہ کے لیے بڑے رہو، (أعاذنا الله منه)شدت اس اورغایت ناامیدی کے اس منظر کولفظ دعیارت میں کون بیان کرسکتا ہے؟ ۸۹ (بری قدرومنزلت کے ساتھ) السي الجنة زمراً مارج كفرواقسام شرك كي طرح قرب كي مارج ومراتب، اورتقوى السي الجنة کے بھی اصناف دانواع ہیں، اہل جنت کی یہی ککڑیاں ایسی ہی کسی تر تیب کے ساتھ قائم ہوں گی۔ • 9 (کہاب اس جنت عیش سے بھی ہاہر ہونے کا کوئی کھٹکائی نہیں) وفتحت أبوابها يدرواز الل جنت كاكرام مين توسيلي السي كطيهوس مول كي اوراتھي توقف وانظار ذراسا بھي نه كرناير عگا۔ مفتحة لهم الأبواب۔ قىال لهم حزنتها جنت كدربان، چوبدار، داروغه وغيره كس كس طرح برده كرابل جنت كااستقبال كريس كاوركس مسطرح أنهي باتهول باته ليس كي الكفرى كالطف ومسرت كالجعلاكيا فه كانا موكا! 91 اہل جنت جوش مرت سے بےخود ہوکر پنعرہ لگا تیں گے۔ الأرض - أرض مراوط جنت عجس يرابل جنت علت بعرت مول ك\_



مِنْ حَوْلِ الْعَرُشِ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ﴿ وَقَضِى بَيْنَهُمْ بِالْحَقِّ عِلَى الْحَقِّ عِلَى الْحَقِّ عِلَى الْحَقِّ عَلَى الْعَدَامُ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَمُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَمُ عَلَّا عَلَمُ عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّهُ

#### وَقِيْلَ الْحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿

اورآ وازآئے گی کہ ساری خوبیاں اللہ پروردگارعالم ہی کے لیے ہیں عق

عبارة عن المكان الذى أقاموا فيه واتحذوه مقراً ومتبواً. (كشاف، ج٤/ص:١٤)

يول بحى أرض كامفهوم عرني مين نهايت وسيح به اورجس طرح سمآء كاندر بروه چيزداخل بع جوسر كاوپر بوء اى طرح أرض كاطلاق مين بروه چيز شامل به جو پيرول كے ينچهو۔
يعبر بها عن أسفل الشيئ. (راغب، ص:٢٢)

اس کی قرآن مجید میں کہیں اگر أرض یا الأرض ہے مراد کوئی اور زمین ہو (ارض جنت، ارض کو آپ وغیرہ) تواس نے فرط استعجاب کی بنایرا نکار ہرگزنہ ہونا جا ہے۔

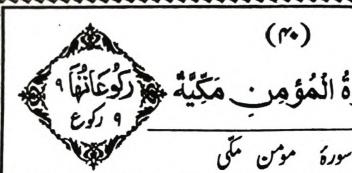
نتبوا استنشآء۔ جنت میں ہر مخص کے لیے الگ الگ مقام اس کے مرتبہ ُتقوی ورد ہو کا ورد ہو کہ تقرب کے لحاظ ہے ہوگا، کین سیر کی آزا کی جنت بھر میں حاصل ہوگی، اور چونکہ رشک مفقود ہوگا، اس فیے اس کا احتمال ہی نہیں کہ کوئی شخص اپنے مقام سے غیر مطمئن، دوسرے کے مرتبہ پررشک کرتا ہوگا، پھرمقام کا تعین ہر مخص کی عین صلاحیت کے مطابق اور اس کے حسب حال ہوگا، اس لیے ہر مخص اس پرخوش ہوگا۔

ع (جس ناتابهر فيعلد كيا!)

حافین من حول العرش بیعدالت حشر کے عین اجلاس کے وقت ہوگا۔ یسبحون بحمد ربھم یہ بیج وتخمید تو فرشتوں کی کو یاغذابی ہے۔ بینھم ۔ ضمیر هم بندول یا مخلوقات کی طرف ہے۔

أى بين العباد كلهم. (روح، ج ٤ ٢ /ص:٣٧)

وقب ل المنسال خلمین - اس نعرهٔ مسرت وانبساط میں فرشتے اور انسان سب ہی شریک ہوں گے، اور عجب نہیں جواس کے بھی دربار موں کے بھی دربار مجم سکتے ہیں تو مجمواس میں کا اعلان ہے، ان بادشا ہوں کی ہے لگادی جاتی ہے۔





### بِسُمِ اللهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ

شروع الله بوے رحمت والے بار بار رحم کرنے والے کے نام سے

المحم أَ تَنْزِيُلُ الْكِتْبِ مِنَ اللّهِ الْعَزِيْزِ الْعَلِيْمِ فَ عَافِرِ اللَّانِ اللّهِ الْعَزِيْزِ الْعَلِيْمِ فَ عَافِرِ اللَّانَ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّه كَلّ طرف سے جوزبروست عِلْم والا عِه، كناه كا بخشے والا ع

وقساب لِ التَّوْبِ شَدِيدِ الْعِقَابِ ذِي الطَّوْلِ اللَّهِ إِلَّا هُوطُ اللَّهِ اللَّهُ إِلَّا هُوطُ الرَّبِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولُ الللِّهُ الللِّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللْمُولُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ الللللِلْمُ اللللْمُولُ الللللِّهُ اللللْمُ اللللْمُولُ الللِّهُ الللللَ

لے حروف مقطعات پر حاشیہ سورۃ البقرہ کے شروع میں گزر چکا۔
ختم کے تین معنی ابن عباس صحابیؓ سے قال ہوئے ہیں: ایک بید کہ اللہ کا اسم اعظم یہی ہے۔
دوسرا اید کہ ریشم کے معنی میں ہے، تیسرا بید کہ یہ السر حسان کامخفف ہے، اور یہی قول ز جاج لغوی کا بھی ہے (روح)

سعید بن جبیر تابعی اور عطاء خراسانی سے مردی ہے کہ مخفف ہے اسائے الہی حکیم، حمید،
حی، حلیم، حنان کا اور مخفف ہے اسائے الہی ملك، محید، منّان کا۔ (معالم، جسم الله الله علی محید، منّان کا۔ (معالم، جسم الله الله کی اندریکجا قرآن کے اندریکجا کے اتنے اسائے صفاتی قرآن کے اندریکجا کہیں اور موجود نہیں بجر سورہ حشر کے آخر کے۔ ہرصفت بجائے خود بھی قابل غور ہے، اور کی نہ کی شرکیہ عقید ہے کی اصلاح کرنے والی بھی۔

و سورةاليؤمن ك

E Punt Co

العزیز۔ وہ سب پرغالب وبالا دست ہے۔۔۔۔کوئی اس پرحاکم وغالب بیں۔
العلیہ۔ کتاب جس پراتاری ہے اس ہے، جس غرض و حکمت سے اتاری ہے اس ہے،
اور جواس کے مخاطب ہیں ان ہے ،غرض سب سے خوب واقف ہے۔۔۔۔اس کی صفت علم ناقص و محدود کہیں ہے بیں۔

العزيز العليم\_ دونول صفات ذاتى مجھى كى بير\_

صفتان دالتان على المبالغة في القدرة والغلبة والعلم وهما من صفات الذات.

(بحر، ج٧/ص:٤٤٧)

غافرالذنب برگناه کومخض این ارادے سے معاف کردینے پرقا در نے کی قانون " مکافات " سے مجبور، نہ کی " کفارہ" کامخاج۔

قابل التوب جب اورجس کی توبہ جائے ہول کر لے ۔۔۔ وہ عطل اور محد ودالاختیار خدانہیں۔ غافر وقابل یہ دونوں صفات بھی متنقل و متمر ہیں کسی زمانے کے ساتھ مقید و محذور نہیں۔ کا براد بھما التحد و التقیید بزمان بل أرید بھما الاستمرار و الثبوت. (بحر، ج۷/ص: ٤٤٧) ایک معتزلی کا یہ قول قال کر کے کہ ان دونوں صفات کا ذکر عطف کے ساتھ اس لیے آیا ہے کہ ذنب (گناہ) توبہ کے بعد ہی معاف ہوتے ہیں صاحب بح کلھتے ہیں کہ

وهي نزغة اعتزالية ومذهب أهل السنة حواز غفران الله للمعاصى وإن لم يتب إلا الشرك. (بحر، ج٧/ص: ٩٤٩)

یه خالط اعتزالی ہے، ندہ بائل سنت ہے کہ ہرگناہ بجرشرک کے، بلاتو بھی اللہ معاف کرسکتا ہے۔

شدید لعقاب مصب خرورت وصلحت سزابھی شدیدترین دے سکتا ہے ہے۔ جس وجار نہیں ہو گئی۔

ذی الطول بردی قدرت والا ہے اس کی قدرت پر کہیں سے بھی حد بندی نہیں ہو گئی۔

لا إلله إلا هو ہر طرح واحد ومتفرد و بلاشریک نے کوئی اس کا اقنوم ، نہ کوئی اس کا بروز۔

الیہ المصیر والیس سب کی ای کے پاس ہوگ سے نہیں کہ کوئی ''فرزند خدا'' یا کی اس جلا جائے۔

سیل جلا جائے۔

اور کے پاس چلاجائے۔

# فَلاَ يَخُرُدُكُ تَسَقَلْبُهُمْ فِى الْبِلادِ ﴿ كَذَّبَتُ قَبُلَهُمْ قَوْمُ نُوحِ مِوانِ لُوكِ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَاللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ ال

یہ جتنے اسائے صفاتی یہاں بیان ہوئے ہیں،سب میں کسی نہ کسی عقیدہ شرکیہ کار د موجود ہے۔۔۔۔۔ان کا استحضار برابر رہنا جا ہے۔

تنزبل الکتاب۔ یہ صحیفہ نازل شدہ ہے، پیمبر نے اسے اپنوں گڑھ لیا ہے، اور پھر میخوظ مکتوبی گڑھ لیا ہے، اور پھر میخوظ مکتوبی کا مجموعہ ہیں۔ پھر میخوظ مکتوبی کا محموعہ ہیں۔ معلم ملے کہ یہ باوجودا نکار شدید وعناد کے جب اس آزادی و فارغ البالی کے ساتھ تجارت، حکومت، سیروتفری کے لیے زمین پرچل پھررہے ہیں، تو کہیں ایسا تو نہیں کہ مزاسے ہمیشہ ہی کے لیے نیچ جا کیں)

منکروں، ملحدوں، اورمشرکوں کی ظاہری کامیابیاں، کامرانیاں، تر قیاں، آج بھی کمزور مسلمانوں کے دلوں میں کیسی مرعوبیت اوران کی آنکھوں میں کیسی خیر گی پیدا کیے ہوئے ہے!

ومساسس کفروا۔ توحید،معاد،رسالت کے بنیادی عقیدوں سے انکارکرناکسی سلیم الفطرت انسان کا کام تونہیں ہوسکتا،ان سے انکارتوبس وہی لوگ کرتے ہیں جن کی فطرت ہی سنے ہو چکی ہے۔

مایحادل کے ظاہر سے بینہ مجھ لیا جائے کہ جدال اپنی مطلق صورت میں ممنوع و فرموم ہے، جدال منوع صرف وہ ہے جو باطل کی نفرت و حمایت میں ہو۔ باتی جو جدال حق کی نفرت و حمایت میں ہو۔ باتی جو جدال حق کی نفرت و حمایت میں اور طریق مجھ پر ہووہ تو عین مطلوب ہے، جیسا کہ متعدد آیتوں میں بیصراحت ہے: و حسادله میں احسن۔ و حادلوا بالباطل لید حضوا به الحق ۔ وغیر ہا۔

فأما الحدال فيها لإيضاح ملتبسها، وحلّ مشكلها، واستنباط معانيها وردّ أهل الزيغ بها، فأعظم حهاد في سبيل الله. (مدارك، ص: ١٠٥)

ES PUNCT ES

وَ حَادَلُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدُحِضُوا بِهِ الْحَقِّ فَاحَدُتُهُمُ نُ فَكُيُفَ كَانَ اور ناحق کے جھڑے نکالے، تا کہاں ناحق سے حق کود بالیں سومیں نے ان کی گردنت کی ،سومیری طرف ہے آخیں کیسی عِقَابِ ۞ وَكَلْلِكَ حَقَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِيْنَ كَفَرُو ٓ ا أَنَّهُمُ سزا کمی میں اورای طرح آپ کے پروردگار کی بات (تمام) کافروں پر پوری ہو چکی کہ وہ اَصُحْبُ النَّارِ أَلَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرُشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ الى دوز خ بول ك @ جو (فرخة) كرم ش كوافعائ بوئ بين اور (فرخة) اس كر رواكرو بين وه ايخ پروردگار كي في بِحَمُدِ رَبِّهِمُ وَيُومِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغُفِرُونَ لِلَّذِيْنَ امَنُوا ۚ رَبَّنَا وَسِعُتَ حمد كے ساتھ كرتے رہتے ہيں،اوراس پرائيان ركھتے ہيں،اورائيان والوں كے ليے استغفار كيا كرتے ہيں كما ہے ہمارے پروردگار! تيرى رحمت كُلِّ شَكُّ رَّحُمَةً وَّعِلْمًا فَاغُفِرُ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُواسَبِيلُكَ وعلم ہر چیز کوشامل ہے لیے سوتو ان لوگوں کو بخش دے جنھوں نے تو بدکر لی ہے اور تیرے رائے پر چلتے ہیں ر سویہ ساری بچیلی تاریخ انبیاء، عبرت اور سبق حاصل کرنے کے لیے ہے) وهمّت ....لبأ خذوه، لینی ہرتوم نے یہی جاہا کہاہے ہیمبر کو پکڑ کر قید یا قتل یا جلاوطن کردے۔ أمة \_امت سے بہال ظاہر ہے كمكرين امت مرادين \_ والأحزاب من بعدهم مرادمنكرين كوه كروه اورجتے ہيں جوحضرت نوع كزمانے کے بعد گزرے ہیں۔ قوم عاد ، قوم ثمود وغیر ہا۔ هے لیعن جس طرح یہاں سزاملی ، آخرت میں بھی سزامل کررہے گی \_\_\_جن لوگون نے اپ ارادے سے کفراختیار کیا،اوراس پر جھر ہے،ان کے لیے عذاب جہنم یقینی ہے۔ کے ﴿ تُوان کا ایمان تو تجھ پر بدرجهُ اولی روش ہوگا،اورتو آٹھیں اپنی رحمت ہے بدرجهُ اولی سر فراز کرےگا) ويستعفرون للذين آمنو الله الله!ان مؤمنين كمرتبه قرب كاكيام كانا، جن كحق میں ملا نگهٔ حاملانِ عرش استغفار کرتے رہتے ہیں!

مر فالمؤمن ك



محققین نے یہیں سے بیبھی نکالا ہے کہ مؤمنین کے حق میں دعائے خیر،مقام ملائکہ اورموجب قرب وقبول ہے۔

فيه إشارة إلى شرف الإيمان و حلالة قدرالمؤمنين وإلى أنه ينبغي للمؤمنين من بني آدم أن يستغفر بعضهم لبعض. (روح، ج ٢ /ص:٩٣)

اس میں اشارہ ہے ایمان اور اہل ایمان کی عظمت وجلالت کی طرف، اور اس طرف بھی کہ مؤمنین کوایک دوسرے کے حق میں دعائے مغفرت کرتے رہنا جا ہیں۔

ویست عفرون للذین آمنوا۔ فقہاءنے یہاں سے بینتیج بھی نکالا ہے کہ جب ایمان مشترک ہوتو شفقت وخیراندیش کا تقاضا یہی ہے کہ ان لوگوں کے حق میں دعا کی جائے ،اگر چہ جنسیں مختلف ہوں یا بُعد مکانی بھی حاکل ہو۔

وفيه دليل على أن الاشتراك في الإيمان يحب أن يكون أدعى شيئ إلى النصيحة والشفقة وإن تباعدت الأجناس والأماكن. (مدارك،ص:٢٥٠١)

یؤمنون به۔ اس پرسوال یہ پیداہواہے کہ جب فرشتوں کے حامل عرش ہونے پردونوں کی تعلیم وحد کا ذکر آبی چکا تھا، تو پھر اب ان کے ایمان کی تصریح کی کیا حاجت تھی؟ زختری صاحب کشاف نے کہا ہے کہ یہ ایمان ملائکہ کا تذکرہ موقع مدح پر آیا ہے، لیکن حاملانِ عرش اگر مشاہدہ مضرت حق کے بعدایمان ملائکہ کا تذکرہ موقع مدح پر آیا ہے، لیکن حاملانِ عرش اگر مشاہدہ حضرت حق کے بعدایمان رکھتے ہوتے تو اس میں کوئی بات خاص مدح و تحسین کی نہ تھی۔ یہ تو ایسا بی ماہ جیسا کوئی دن وہاڑے آ قاب روشن کو دیکھ کراس کے وجود کا قائل ہو۔ مدح کی توجیہ بھی یہی ہے کہ دویت و مشاہدہ ان ملائکہ کو بھی نصیب نہیں، اوران کا ایمان تمام تر دلائل و شواہد پر ہی ہے۔ امام رازی اس قول کوئیل کرنے کے بعد کمال فراخ دیل سے لکھتے ہیں:۔

رحم الله صاحب الكشاف فلولم يحصل في كتابه إلا هذه النكتة لكفاه فحراً وشرفاً. (كبير، ج٢٧/ص:٢٩)

''الله صاحب کشاف پر رحمت کرے، اپنی کتاب میں اس ایک نکتہ کے سوااور کچھ نہ لکھتے، جب بھی ان کے فخر وشرف کے لیے کافی تھا۔''

وَقِهِمُ عَذَابَ الْحَحِيمِ ٤ رَبُّنَا وَادُحِلُهُمُ حَنْتِ عَدُن إِلَّتِي اورائھیں دوزخ کے عذاب سے بیادے بے اے ہمارے پروردگار!اٹھیں ہیشی بہشتوں میں داخل کردے جن کا وَعَدُتُهُ مُ وَمَن صَلَحَ مِنُ ابْسَاتِهِ مُ وَازُوَاجِهِمُ وَذُرِّيْتِهِمُ طُانَّكَ تونے ان سے وعدہ کیا ہے، اور ان کے والدین اور بولیل اور اولاویس سے جو (بہشت کے ) لائق ہوں انعیں بھی (واخل کردے) ی بے شک تو آنْتَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ﴿ وَقِهِمُ السَّيَّاتِ ﴿ وَمَنْ تَقِ السَّيَّاتِ يَـوُمَثِذٍ بى زبردست بحكمت والا ب و اورائيس تكليفول سے بيالے اور تونے جس كواس دن كى تكليفول سے بياليا بے شک حق تعالی کی شان تنزیبہ ہے ایس ہی عالی کہ اہل ناسوت کا کیا ذکر، ملا مگہ حاملان عرش تک اسے اینے حواس کی گرفت میں نہیں لاسکتے۔ وسعت كل شيئ رحمة وعلماً يدوصفات البي (رحمت وعلم) اليي بين جوبلااتناء ہر مخلوق کو گھیرے ہوئے ہیں۔ کے اور یہی معنی ہیں مغفرت کے۔ للذين تابوا يعنى كفروشرك سيتوبه كرلى عذاب كاسب توذنوب ومعاصى بى موت ہیں، جب وہ رفع ہو گئے تو عذاب بھی رفع ہو گیا۔ ٨ ( گووه أن كے درجہ وم تنه كے قابل نه ہول ) ومن صلح۔ لین جن میں سے اس کی صلاحیت ہو، اور صلاحیت کس میں ہوگی؟ صرف اہل ایمان میں ، کا فرتو اینے جنتی ہونے کی صلاحیت کوخود ہی فنا کر دیتا ہے۔ من صلح أي من آمن. (معالم، ج٤/ص:٧٠)

والمراد أهل الايمان. (كبير، ج٢٧/ص:٣٣)

اور حدیث میں جوآیا ہے کہ آخرت میں کسی کا نسب اس کے کام نہ آئے گا، تو اس سے مراد

ہے کہ عدم ایمان کی حالت میں۔

عطاپر العزيز اليك ملاتود عگابرايك كوونى ورجه جوعين اس كابرايك كوونى ورجه جوعين اس كمناسب حال مو الحكيم.

ES PUNCT ES

فَقَدُ رَحِمْتَهُ ﴿ وَذَلِكَ هُو الْفَوْرُ الْعَظِيمُ ۚ إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا يُنَادَوُنَ اس پر تونے بری مهربانی کی اور یک بری کامیابی ہے وا یقینا جولوگ کافر ہیں آئیں پکارا جائے گا لَمَقُتُ اللّٰهِ اَکْبَرُ مِن مَّقَتِکُمْ آنَفُس کُمُ إِذْ تُدُعُونَ اِلَى الْإِيْمَانِ کرجی تم کوایخ نظرت ہے اس سے بڑھ کراللہ کوتم نظرت تی، جب کرتم ایمان کی طرف بلائے جاتے تھے فَتَکُفُرُونَ ﴿ قَالُوا رَبَّنَا آمَتُنَا الْمُنتَيْنِ وَاَحْيَيْتَنَا الْمُنتَيْنِ فَاعْتَرَفُنَا اورتم انکار کرتے تھے لا وہ کہیں گا ہے ہمارے پروردگار اتونے ہم کودوبار مردہ رکھا اوردوبارز ندگی دی، موہم اپی

﴿ لَ ﴿ جَسَ كَسَامِ عَسَارِى دِينُوى كَامِيابِياں پِست، عارضی اور ہیج ہیں ) خوب خیال کرلیا جائے کہ قرآن مجید نے مقصود اعظم اسی نجات اخروی اور دخول جنت کو بتایا ہے،اس کے علاوہ اور جتنے مقاصد ہیں سب پست اور محض خمنی ہیں۔

و فہم السینات یعنی علاوہ دوزخ کے عذاب اعظم کے ،روز قیامت کی اور بھی ہر تکلیف ہے بچالے۔ سینات گویاعقوبات کے مرادف ہے۔

أى العقوبات على ما روى عن قتادة. (روح، ج ٢٤/ص: ٤٨)

أى العقوبات. (معالم، ج٤/ص:٧٠)

العقوبات أى جزاء السيئات. (كشاف، ج٤/ص:٩٩). بيضاوى، ج٥/ص:٣٥) اورا گرميكات كومعاصى بى كمشهور معنى ميس مجها جائة وحذف مضاف مان كرمراو جزاء السيئات موگى۔

والكلام على تقدير مضاف أى وقهم جزاء السيات. (روح، ج ٢٤/ص: ٤٨) قيل جزاء السيئات. (معالم، ج ٤/ص: ١٠٧)

الے بیاس وقت کا نقشہ ہے جب کافردوزخ میں داخل ہوکر خود اپنے اوپر نفریں اور غصہ کریں گے کہ دنیا میں ہم کیے اندھے ہوگئے تھے ۔۔۔۔۔۔ اور اس ندا سے مقصوداس وقت ان کی حسرت وندامت میں اور اضافہ کرنا ہوگا۔

وي سرناللون وك

ES PUNT ES

بِدُنُوبِنَا فَهَلُ إِلَى خُرُوجٍ مِّنُ سَبِيلٍ . ﴿ ذَلِكُمْ بِأَنَّهُ إِذَا دُعِي اللَّهُ وَحُدَهُ فَطَاوُلَ الرَّاعَ اللَّهُ وَحُدَهُ فَطَاوُلَ الرَّاعَ الرَّاعَ اللَّهُ وَحُدَهُ فَا اللَّهُ وَحُدَهُ فَا اللَّهُ وَحُدَهُ فَا اللَّهُ وَحُدَهُ اللَّهُ وَحُدَهُ فَا اللَّهُ وَحُدَهُ اللَّهُ وَحُدَهُ مِنْ اللَّهُ وَحُدَهُ اللَّهُ وَحُدَهُ اللَّهُ وَحُدَهُ وَحُدَهُ اللَّهُ وَحُدَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَحُدَهُ اللَّهُ وَحُدَاهُ اللَّهُ وَحُدَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ الْمُلْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْ

كَفَرْتُمْ وَإِنْ يُشُرَكُ بِهِ تُومِنُوا الْمَالْحُكُمُ لِلْهِ الْعَلِيّ الْكَبِيرِ ۞

وتم انکارکرتے تھے،اوراگراس کے ماتھ کی کوٹر یک کیاجا تا تحاقوتم مان لیتے تھے،موفیصلہ تواللہ کا بجوعالی شان ہے بڑے مرتبدوالا ہے سال

هُ وَالَّذِى يُرِيُكُمُ الِسِبِهِ وَيُنَزِّلُ لَكُمُ مِّنَ السَّمَآءِ رِزُقًا ﴿ وَمَا يَتَذَكُّرُ

وہ وہی ہے جوابی نشانیاں مصیں دکھاتا ہے، اور تمارے لیے آسان سے رزق اتارتا ہے سالے اور نفیحت توبس وہی قبول کرلیتا ہے

اورد نیامیں دوبارہ جاکراپی خطاؤں کے تدارک اور تلافی کی) پیدرخواست قبول نہ ہوگی، اور اہل جہنم پریاس کامل طاری ہوکرر ہےگی۔ فاعترفنا بذنو بنا۔ اس میں بیاعتراف بھی آگیا کہ جس زندگی ہے جمیں انکارتھا، اس کا خود مشاہدہ وتجریہ ہوگیا۔

امتنا اثنتین۔ دومردہ طالتوں میں سے ایک تو یہی موت متعارف ہے۔ دوسر سے بل ولادت کی ہے جان طالت یا جمادیت کی طالت۔

آحییتنا اثنتین۔ دوزندگیاں: یعن ایک زندگی دنیا کی ، دوسری آخرت کی۔

اللہ (سوا نکار کی سزابھی اس حاکم مقتدر کی جلالت قدر دومر تبہ کے لحاظ ہے ملے گی)

إذا ......تؤمنوا۔ بس یہی خلاصہ ہے دین شرک کا ، خدا کے دجود سے مشرکوں کو انکار نہیں ، انکار مرف اس کے خدائے واحد ہونے سے ہا اسے خدائے اعظم کی حیثیت سے مانا جائے ، اور دوسر سے چھوٹے خداؤں کی حیثیت تسلیم کر لی جائے وان مشرکوں کو بھی تا کمل ندر ہے۔

سم ال (جودليل باس كى كدوه رب بھى باور منعم بھى) لا د دورليل باس كى كدوه رب بھى بادر منعم بھى)

اينه \_ يعنى نشانيال اين قدرت وتوحيد كى \_

ینزل لکم من السمآء رزفاً۔ آسان سے رزق اتارنا، وقت پر بارش اور مناسب ہوا کا جم بین اور آفا بین اور گری کا پہنچانا، اور سارے دوسرے ذرائع کا بہم کردینا، جن سے نباتات پیدا ہوتے ہیں۔



S Fund Co

الله مَن يُنيب ﴿ فَادُعُوا اللّٰهَ مُنحلِصِينَ لَهُ اللَّهِينَ وَلَوْكُرِهَ جِوْاللّٰهِ مَنحلِصِينَ لَهُ اللّهِينَ وَلَوْكُرِهَ جِوْالله مَن اللهِ وَيَارِهِ، اللهِ عَالِم اعتقاد ركه كر، كوكافرول كو

الْكُنْفِرُونُ ﴿ رَفِيْكُ اللَّرَ الحبَ ذُو الْعَرُشِ عَيْلَقِى الرُّو حَمِنُ أَمْرِهِ الْكَفِرُونَ ﴿ يُلْقِى الرُّو حَمِنُ أَمْرِهِ الْكَالِمُ وَلَا عَالَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى

عَلْى مَنُ يَّشَاءُ مِنُ عِبَادِهِ لِيُنْذِرَ يَوْمَ التَّلَاقِ ﴿ يَوُمَ التَّلَاقِ ﴿ يَوُمَ هُمُ بَارِزُونَ هُ ابناهم بعيبتا بِتاكده ويم الاجتماع المراع الماليخي اس دن المراسل المراسع آموجود مول ك

10 یعی ہرشائیہ شرک ہے اور ہرآ میزش کفرسے پاک صاف ہوکر حق تعالی کو پکارو، اور ہیتو حید خالص ہی تو کا فروں کوشاق گزرتی ہے۔

ومایتذ کر إلا من بنیب لین پندونفیحت کارگرای کے قل میں ہوتی ہے جو ت تعالی کی طرف قصدر جوع رکھتا ہو غوروت کی ای قصدر جوع سے پیدا ہوتا ہے اور وہی حق تعالیٰ تک پہنچادیتا ہے۔

14 (اورسب کوایمان کی دعوت دے)

يوم التلاق مرادظا برے كه يوم آخرت سے ہے۔

رفیع الدرجات بہال رافع الدرجات کے معنی میں ہے لیعنی بندول کے درجات ومراتب

كابرهاني والا

رافع در حات الأنبياء والأولياء في الحنة. (معالم، ج٤/ص: ١٠٨) بعض في مرتفع الدرجات كمعنى مين ليام، يعنى صفات عظيم وبلندر كھنے والا

یحتمل أن یکون المراد منه الرافع و أن یکون المراد منه المرتفع. (کبیر، ج۲۷/ص:۳۸)

ذو العرش فظی معنی ہوئے ' عرش والا' ۔ اس سے بیمرا زنہیں کہ نعوذ باللہ ، اللہ میاں عرش کے اوپر بیٹھے ہوئے ہیں ، حق تعالی ہر جسمیت ، ہرمکا نیت سے پاک و برتر ہیں ۔ مرادصرف بیہ کہ وہ اس کا بھی ما لک ، اس کا خالق اور اُس پر ہرطرح قادر ہے۔

ومعناه أنه مالك العرش ومدبره و جالقه. (كبير، ج٧٧/ص: ٣٩)



## لاَین خفظی عَلَی اللهِ مِنْهُمْ شَدًی ﴿ لِمَنِ الْمُلُكُ الْیَوُمَ ﴿ لِللّٰهِ الْوَاحِدِ ان کی کوئی بات الله ہے کفی نہیں رہے گی، آج کے روز کس کی عومت ہے؟ بس الله واحد الْقَهّارِ ۞ ٱلْیَوْمَ تُحُریٰ کُلُّ نَفْس، بِمَا کَسَبَتُ ﴿ لَاظُلُمَ الْیَوْمَ ﴿ إِنَّ اللّٰهَ وَعَالَبَ بَى کُلُّ نَفْس، بِمَا کَسَبَتُ ﴿ لَاظُلُمَ الْیَوْمَ ﴿ إِنَّ اللّٰهَ وَعَالَبَ بَى کَ عِلَى اللّٰهِ وَعَالْبَ بَى کَ عِلَى اللّٰهِ وَعَالَبَ بَى کَ عِلَى اللّٰهِ وَعَالَمَ اللّٰهِ اللّٰهِ وَعَالَمَ اللّٰهِ وَعَالَمُ اللّٰهُ وَاللّٰهِ وَعَالَمَ اللّٰهِ وَعَالَى اللّٰهِ وَعَالَمَ اللّٰهِ وَعَالَمَ اللّٰهِ وَعَالَمُ اللّٰهِ وَعَالَمُ اللّٰهِ وَعَالَمُ اللّٰهُ وَاللّٰ عَلَى كَلّٰ اللّٰهِ وَعَالَمُ اللّٰهِ وَعَالَمُ اللّٰهِ وَعَالَمُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰلّٰ اللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمَ وَلَى اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمَ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّ

خالقه ومالكه. (معالم، ج٤/ص:١٠٨)

اور مقصوداً سے اس کے کمال قدرت اور منتہائے ہیت کا اظہار ہے۔

والفائدة فى تخصيص العرش بالذكرهوأنه أعظم الأحسام. (كبير، -٢٧/ص:٣٩) قيل هوإشارة إلى مملكته وسلطانه، لا إلى مقر له يتعالى عن ذلك. (راغب،ص:٣٦٩) فير ملاحظه مورة البروج، آيت 10\_

الروح سےمرادوی ہے۔

الروح من أمره أى الوحى من أمره (ابن حرير عن قتادة ، ج ٢١ / ص ٣٦٣) اختلفوا فى المراد بهذا الروح ، والصحيح أن المراد هوالوحى . (كبير ، ج ٢٧ / ص ٣٩) سماه روحاً لأنه تحيا به القلوب كما تحيا به الأبذان . (معالم ج ٤ / ص ١٠٨) . وومر عن قرآن وكتاب كي لي مح بين \_

وقال آخرون عنی به القرآن والکتاب (ابن حریر، ج ۲۱/ص:۳۶۳) قاموں میں ہے کہروح، قرآن ووجی کے معنی میں ہے۔ (قاموس، ص:۲۱۳) اورتاج میں

ابوالعباس كاقول نقل كياب كم جس طرح روح جسد انساني كوزنده كرتى ب، وحي موت كفر سے نجات ديق

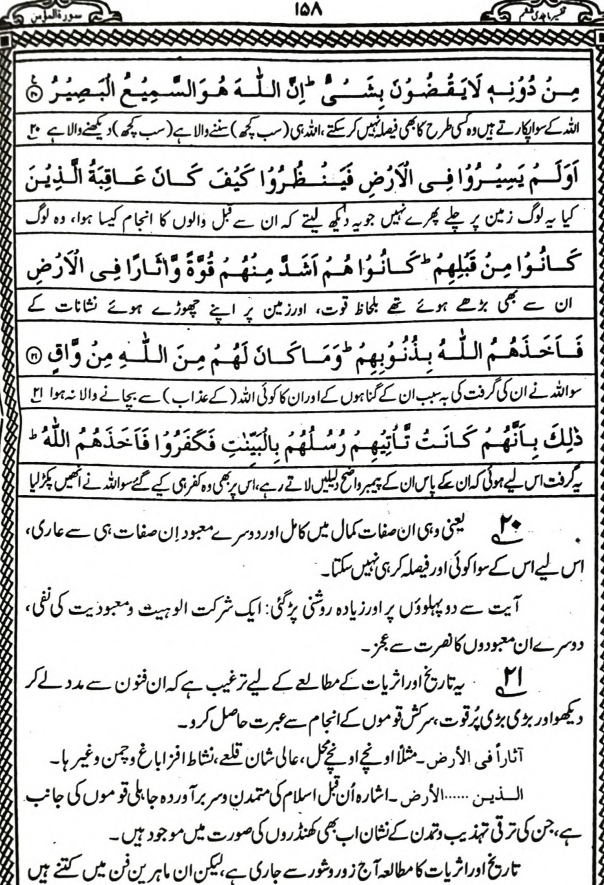
ہاورایمان کی زندگی پھوکت ہے،اس لیے وی کوبھی روح سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ (تاج،جہ/ص:۵۸)

کلے حکومت تو آج بھی خدائے واحد وغالب ہی کے لیے ہے، فرق اتنا ہے کہ اس روز پر حقیقت سب پر بالکل عیاں وروش ہوکرر ہے گی۔

الواحد القهار الواحد اورالقهار دونول پرماشيه پهلے گزر چکے ہیں۔

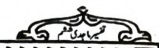
لايعفى ....شيئ ، نه ظاهرى اعمال ، نه باطنى احوال كوئى شے بھى چھپ نه سكے گا۔

ہت جلد حماب لے ڈالنے والا ہے میا (الف) اورآ پ انھیں ایک قریبی مصیبت والے دن سے ڈرایئے ، جب کلیج منھ کوآ جا کیس کے كَاظِمِينَ أَمَا لِلظُّلِمِينَ مِنُ حَمِيمٍ وَّلاَشَفِيع يُّطَاعُ ﴿ يَعُلُّمُ خَآتِنَةً (غمے) گھٹ گھٹ جائیں گے، ظالموں کانہ کوئی ولی دوست ہوگا اور نہ سفارشی ،جس کی بات مان ہی لی جائے 14 (اللہ) جانیا ہے آتھوں کی الْاعْيُن وَمَاتُخُفِي الصُّدُورُ ۞ وَاللُّهُ يَقُضِي بِالْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدُعُونَ چوری کو اور جو کچھ سینے میں چھیا ہوا ہے اس کو بھی اور اللہ ٹھیک ہی فیسلہ کرے گا، اور جن لوگول کو ب الی آیتی جلالہ تو حید سے قلب کو بھردینے ،اورجسم کو تھرتھرادینے کے لیے بالکل کافی ہیں۔ کے اور الف) دنیوی عدالتوں کی طرح وہاں پہنیں ہونے کا کہ پیشی پر پیشی بڑھ رہی ہے،اوراہل مقدمہ پڑے جھول رہے ہیں۔وہاں حساب کیلتے بچھ دیرینہ لگے گی ،سب حجعث یٹ ہوجائے گا، ہاں بطورعذاب ہی منکروں کوجھولتے رہنا پڑے تواور بات ہے۔ اليوم ....اليوم الله كى صفت عدل كوه يور فلهوركا وقت موكا، ينهيس موكا كمكى متنفس پربھی کوئی جھوٹا الزام لگ جائے ، یاکسی کوسز ااس کے جرم سے بڑھ کر ملنے لگے۔ 1/ یوم الأزفة آزفة کے لفظی معنی "قریب آجانے والی" کے ہیں، قیامت بھی چونک برابرقریب آتی جاری ہے،اس لیے یوم الآزفة ایک نام قیامت کا بھی پڑ گیا۔ عبرعنها بساعة. (راغب،ص:٢٤) يعني يوم القيامة. (ابن جرير، ج ٢١/ص ٣٦٧) لاظلم اليوم\_ يعنى بينه بوگاكركى كاجر كهادياجائ اوركى كاعذاب برهادياجائ \_ للظلمين \_ظالمين \_ےمراديهان بھيمشركين وكفاريس \_ الذين ظلموا أنفسهم بالشرك بالله. (ابن كثير، ج٤/ص:٧٧) 19 يہاں يہ بتاديا كه اتوال وافعال كيامعنى ، احوال و كيفيات ، جذبات ووار دات ِقلب تك سب وہال حاضر وعیال ہول مے ۔۔۔۔یاور بات ہے کہ اضطراری اعمال وکیفیات معاف کردیے جائیں۔



### toobaa-elibrary.blogspot.com

جونگا وعبرت رکفے والے ہیں؟



إِنَّهُ قَوِى شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴿ وَلَقَدُ أَرُسَلُنَا مُوسلى بِالْتِنَا وَسُلُطْنِ مُبِينٍ ﴿ إِنَّهُ مَا اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

اللی فِرُعَوُنَ وَهَامِنَ وَقَارُونَ فَقَالُوا سَحِرٌ كَذَّابٌ ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُمُ اللَّهِ فِي فِلَمَّا جَاءَهُمُ اللَّهِ فِي فِي اللَّهِ فَالْمُونِ اللَّهِ فَالْمُونِ مِنْ اللَّهُ فَالْمُونُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَالْمُونُ مُنْ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

بِالْحَقِّ مِنُ عِنْدِنَا قَالُوا اقْتُلُوا الْبُنَاءَ الَّذِيْنَ امَنُوا مِعَةً وَاسْتَحْيُوا مِمَالَةً الْدِيْنَ امَنُوا مِعَةً وَاسْتَحْيُوا

نِسَاءَ هُمُ طُومًا كَيُدُ الْكَفِرِيْنَ إِلَّا

عورتوں کوزندہ رہنے دو،اور کا فروں کی جا لمحض

الم البینات بینات کے تحت میں عقلی دلائل اور ملی مجز سب پھھ آگئے۔

البینات بینات کے تحت میں عقلی دلائل اور ملی مجز سب پھھ آگئے۔

الم الم الم الم مجز سب پھھ آگئے۔

مرف مقاصدونتائج رہتے ہیں۔ نبوت موسوی سے انکار کا جز ان تینوں مشاہیر میں مشترک تھا، اور یہاں اس کے نتیج پر تنبیہ مقصودتھی، اس لیے قر آن نے بھی تینوں کا نام ایک ساتھ لے دیا، اشتراک ذکر سے نہ تو یہ لازم آتا ہے کہ تینوں کے انکارو تکذیب کا زمانہ تو یہ لازم آتا ہے کہ تینوں کے انکارو تکذیب کی نوعیت ایک تھی، اور نہ ہیکہ تینوں کے انکارو تکذیب کا زمانہ بھی ایک بی ہو۔ اور یہ بھی بالکل ممکن ہے کہ جس طرح مصریوں یا قبطیوں میں سے کوئی کوئی حضرت موکی علیہ الله میں بوت کی تقمد بی کرنے والانکل آیا تھا، قارون وغیرہ بھی اسرائیلی ،مصری حکومت فرعون کے ساتھ لی گئی ہوں، اگر چتاری اس ذکر سے فاموش ہے۔ عدم ذکر عدم وقوع کا متازم نہیں۔

فسرعون وهامان وقارون\_فرعون پرحاشيے سورة البقره، آيت ۴٩ ميں گزر ڪِي، اور مامان وقارون پرسورة القصص، آيت ٢ اور ٢ ٧ ميں \_

قارون نے جس شدومد سے حضرت موی علیہ السلام سے انکار کیا ہے اور بعاوت پر آمادہ مواہدے، اس کا ذکر توریت میں بھراحت موجود ہے۔

## فِي ضَلل ﴿ وَقُسالَ فِرُعُونُ ذَرُونِي آقُتُلُ مُوسَى وَلْيَدُعُ رَبُّهُ لَا ناکام ربی سی اورفرعون بول بھے چھوڑ دویس مویٰ کوئل کرڈالوں اوریہ اینے پروردگار کو بکار دیکھے میں إِنِّي آخَاتُ أَن يُبَدِّلَ دِينَكُمُ أَوُ أَن يُظُهِرَ فِي الْأَرْضِ الْفَسَادَ ۞ مجھے یمی ڈر ہے کہ وہ تمحارا دین اول برل ڈالے گایا یہ کہ ملک میں فساد پھیلادے گا ۲۶ ممل کافرول کی جالیں تو مآلا اور آخر کار ہمیشہ ہی ناکام رہتی ہیں اور بھی حالا اور فوری طور يرجمي نا كام ركمي جاتي ہيں۔ قسالوا۔ بیمشورہ دینے والے اور آپس میں صلاح کرنے والے مصرے اعیانِ سلطنت واركان حكومت تھے۔ الذين آمنوا معه بيايمان لانے والے حضرت موی عليه السلام ہي کے ہم قوم بني اسرائيل تھے۔ اقته لموا ....نساء هم قبل اطفال بني اسرائيل واستحياء نساء وغيره برحاشي سورة البقره، آیت ۴۹ میں گزریکے ہیں۔ ٢٥ ( ديکھيں توسهي وہ مارے عماب سے اسے کيوں کر بياليما ہے)

فال فرعون يفرعون في محمل كرايي وزراء وامراء سے كها فرعون كى حكومت، باوجود

اس کے شخص استبداد کے شورائی تھی، جیسا کہ قرآن مجید کی دوسری ہیات سے بھی نکلتا ہے۔

الم دین شرک ہے اور یاسرکاری قانون۔ دین شرک ہے اور یاسرکاری قانون۔ (ملاحظہ ہوائگریزی تفییر القرآن)

فرعون نے دوخطرے اپنے اعیانِ سلطنت کو بھائے: ایک یہ کہ مدعی نبوت اپنی تدبیروں اور نام نہاداصلاحی مساعی سے اس دین آبائی یاسرکاری قانون میں خلل ڈال دے گا،اورلوگوں کودین شرک سے یا قانون سرکارہے اکھاڑ دےگا۔

دوسرے کہ رعایا میں تاج کے خلاف شورش، فساد و بغاوت و بدامنی پھیلا دےگا۔ یبدل دہنے کے لیے بیارے شاہ پرستواور و فادار واجمھارے آبائی دین میں گڑبرؤ ڈال دے، اورائے منح کردے، اور چونکہ اس دین کا جز واعظم شاہ پرسی تھی، اس لیے اس دین میں گڑبرو ڈالے وقَالَ مُوسَى إِنِّى عُذْتُ بِرَبِّى وَرَبِّكُمْ مِنْ كُلِّ مُتَكِّيرٍ لَّا يُؤْمِنُ اورمویٰ نے کہا میں این اور تھا رے سے پروردگاری پناہ لیتا ہوں ہر برا اُل مارنے والے سے ، جوروز حماب پر

بِيَوْمِ الْحِسَابِ ﴿ وَقَالَ رَجُلٌ مُؤْمِنٌ فَكُمِّنُ الْ فِرْعَوْنَ يَكُتُمُ إِيْمَانَهُ الْمُؤْمِنُ فَكُمِّنُ الْ فِرْعَوْنَ يَكُتُمُ إِيْمَانَهُ لِيَعِينَ فِي رَكْمَا عِيْ اورايك مومن مرد نے جوفاندان فرعون سے تھاورا پناایمان چھیائے ہوئے تھے ای

معنى ہى ملك ميں بادشاہ كے خلاف بدخواہى وغدارى كو پھيلانا ہے۔

کے علاء نے یہاں ہے یہ سئلہ نکالا ہے کہ شرسے بچنے کے لیے دعاعموی اور کئی اور گئی ، ربگ میں آگر کی جائے تو بہتر ہے جیسا کہ یہاں ضرورت صرف فرعون کے شرسے پناہ ہا تگنے کی تھی ، لیکن حضرت موٹی علیہ السلام نے الفاظ جامع وعموی استعال کیے۔

کل ....الحساب به آخرت فراموشی بی ساری مراہیوں کی جڑ ہے اور یہ پیدا ہوتی ہے تکبرنفس ہے۔

خوب خیال کرلیا جائے کہ حضرت مویٰ علیہ السلام اپنی دعوت میں براہِ راست کوئی سیاس مطالبہ ایک باربھی نہیں پیش کرتے ۔۔۔۔۔ اپنے مطالبے کی اصل بنیا دوہ دینی واعتقادی ہی اصلاح رکھتے ہیں، اور یہاں بطور بنیادی حقیقت کے انکار آخرت کا مسئلہ پیش کررہے ہیں۔

معلوم ہوتا ہے کہ فرعونیوں میں سے پھھلوگ حضرت موی علیہ السلام کی صدافت کے قائل ہوگئے تھے، اورا تنا تو توریت میں بھی ہے کہ پھھ فرعونی خوف خدار کھنے والے تھے۔ حضرت موی علیہ السلام کی ایک انذاری پیش گوئی کے سلسلے میں ہے:۔

" فرعون کے نوکروں میں ہرایک جوخدا دند کے کلام سے ڈرتا تھا، اپنے نوکروں اوراپنے مواثی کو گھروں میں بھگالے آیا۔ " (خروج۔۲۰:۹)

اور بائبل کے بعض شارعین نے کھل کرلکھا ہے کہ بعض فرعونی حضرت موی علیہ السلام کی انذاری پیش گوئیوں پر ایمان لے آئے تھے مثلاً کیمبرج کے پاوری ڈمیلو (Dummlew) نے اپنی شرح بائبل میں۔

آل فرعون مرادفرعون كى توم اوردين والي-



S Punt 2

#### 

وَإِنْ يَّكُ كَاذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ ۚ وَإِنْ يَّكُ صَادِقًا يُصِبُكُمُ بَعُضُ الَّذِي

اگردہ جھوٹا ہے تواس کا جھوٹ ای پر پڑے گا،اوراگروہ سچا ہواتو وہ جو کچھ پیش گوئی کررہا ہے اس میں سے کچھتم پر (ضروری)

يَعِدُكُمُ اللَّهَ لَا يَهُدِى مَنُ هُوَ مُسُرِقٌ كَذَّابٌ ﴿ يَقُومُ لَكُمُ

ر ب گا، ب شک الله ایسے کوراه ( کامیابی) نبیں دکھاتا جوصد کر رجانے والا ہو، جھوٹالپاٹیا ہو 2 اے میرے بھائیو! آج تمحاری

قومه وأهل دينه. (سحستاني،ص:۸)

یکتم إیمانه علائے راتخین نے لکھا ہے کہ اسلام ہی کی مصلحت سے اپنے اسلام کا چھپانا بالکل جائز ہے، اور اس خاص موقع پر کتمان ایمان کی سند تو خود قر آن مجید ہی سے مل رہی ہے۔ مرشد تھانو گ نے فر مایا کہ اہل باطل کے سامنے حق کا اخفا، خوف فتنہ ہے منافی کمال نہیں، خصوصاً جب کہ سہولت ارشاد و تبلیغ کی مصلحت بھی شامل ہو۔ (تھانوی، ج۲/ص:۲۳)

اوردنیا کاکوئی اسراف و کذب جھوٹے دعوت نبوت سے بڑااور کیا ہوسکتا ہے؟)
مردمون کا کہنا ہے کہ موی علیہ السلام کااول تو جرم ہی کیا ہے، بجز اقر ارتو حید کے؟ اور پھراقرار
بھی بلادلیل نہیں، آیات و مجز ات سے ملل بالفرض وہ جھوٹے ہیں توا سے شدید سے محصوث کی حق تعالیٰ
دنیا ہی میں سرزاد ہے کرر ہے گا، کین اگران کا دعو نے نبوت سے نکلاتو تم اپن خبرلو جمھاراانجام کیا ہوکرر ہے گا؟
وقد سے رہے ۔ البیت ات کے تحت میں حضرت موٹی علیہ السلام کے دلائل ومواعظ اور

معجزات وخوارق سبآ گئے۔

وان .....کذبه ملاء نے لکھا ہے کہ جھوٹے مدعیانِ نبوت بھی اگر کورے نیچ کرنکل جا تیں توتلبیس علی الحق لازم آجائے۔

الْمُلُكُ الْيَوُمَ ظَاهِرِيُنَ فِي الْآرُضِ لَغَمَنُ يَّنُصُرُنَا مِنُ بَاسِ اللَّهِ سلطنت ہے کہ اس سرزمین میں تم حاکم ہو،لیکن اللہ کے عذاب سے جمیں کون بچائے گا إِنْ جَاءَ نَا طَعَالَ فِرُعَوُنُ مَا أُرِيكُمُ إِلَّا مَا آرِى وَمَا اَهُدِيْكُمُ إِلَّا اگروہ ہم پرآ پڑا ہے فرعون نے کہا میں توتم لوگوں کو ہی رائے دوں گا جوخود سمجھ رہا ہوں ادر میں توتم کوعین طریق مصلحت سَبِيُ لَ الرَّشَادِ ۞ وَقَالَ الَّذِي آمَنَ يَقَوُمِ إِنِّي ٓ أَخَافُ عَلَيُكُمُ ہی بتا تا ہوں،اوراس ایمان لے آنے والے تخص نے کہااے میرے بھائیو! مجھے تمھارے متعلق (دوسری امتوں ) کے سے مِّثُلَ يَوُمِ الْاَحُزَابِ ﴿ مِثُلَ دَابِ قَوْمِ نُوحٍ وَّعَادٍ وَّثَمُودَ وَاللَّذِيْنَ روز بد کا اندیشہ ہے، جیہا کہ قوم نوح وعاد وثمود اور ان کے بعد والوں کا مِنْ بَعُدِهِمُ طُوَمَا اللَّهُ يُرِيدُ ظُلُمًا لِلْعِبَادِ ﴿ وَيِنْقُومُ إِنِّي آخَافُ حال ہواتھا، اور اللہ بندوں پر کسی طرح کاظلم نہیں کرنا چاہتا اسے اے میرے بھائیو! مجھے تمھاری بابت ایک دوسرے کی پکاروالے عَلَيُكُمُ يَوُمَ التَّنَادِ ﴿ يَوُمَ تُولُّونَ مُدُبِرِينَ ۚ مَالَكُمُ مِّنَ اللَّهِ ون کی طرف سے بھی اندیشہ ہے سے جس روزتم پشت چھر کھیر کر بھا گوئے، تم کو اللہ کے مقالج میں ولقد حرّبت في أحوال نفسي أنه كلما قصدني شرير بشريم أتعرض له وأكتفى بتفويض ذلك الأمر إلى الله فإنه سبحانه يقيض أقواماً، لا أعرفهم البتة، يبالغون في دفع ذلك الشر. (كبير، ج٢٧/ص:٥٠) م (اوراس کاوتوع ایک سے نبی کے آل کے بعد یقین ہے) اللے (لیمنی جبتم خودہی اس کےعذاب کوبلارہ ہو،تو ضرور کیفر کردار کو بینے کررہوگے) ما .....للعباد \_ اس فقر ہے میں تعریض ہے مشرکوں کے خونخوار دیوی : یوتاوُں پر ۔ ماأريكم .....الرشاد\_فرعون اين قوم كواين دورانديش اور مواخوا بى كايقين دلار باب\_ نوع، عاد، ثمود سب برحاشي گزر كيـ ا معنی سزائے دنیوی کے علاوہ عذاب آخرت کا بھی۔

و سورة العلوس و

ES PUNE ES

مِنْ عَاصِم عَ وَمَنُ يُضَلِلِ اللّهُ فَمَالَهُ مِنُ هَادٍ ﴿ وَلَقَدُ جَآءَ كُمُ كُونَ بِهَانَ والانهُ مُوكَاسِ اور جَي اللهُ كُراه كرے اے كُولَ راه وكھانے والانہ من اور تھارے ہاں اس كِبل يُوسُفُ مِنْ قَبُلُ بِالْبَيِّ نَسِتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَلِقٍ مِمَّا جَاءَ حُمُ بِهِ الْمَ

یو مسف مین قبل بالبینت مسارلتم فی منای میں جاتا ہے۔ یوسف جی تو کھے ہوئے دلائل لے کرا تھے ہیں سوتم شک ہی میں پڑے رہان امورے متعلق جودہ تمحارے پاس لے کرائے تھے ہی

حَتَّى إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَنُ يَبْعَثَ اللَّهُ مِنْ بَعُدِم رَسُولًا طَكَذَٰلِكَ يُضِلُّ اللَّهُ مِن بَعُدِم رَسُولًا طَكَذَٰلِكَ يُضِلُّ اللَّهُ مِن بَعُدِم رَسُولًا طَكَذَٰلِكَ يُضِلُّ اللَّهُ مِن بَعْدِم رَسُولًا طَكَارِهِ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن بَعْدِه وَاللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن الللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن الللَّهُ مِن اللّهُ مِن الللَّهُ مِن اللَّهُ مِن الللَّهُ مِن الللللَّهُ مِن اللللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن الللَّهُ مِنْ الللللَّهُ مِن الللَّهُ مِن اللَّهُ مِن الللَّهُ مُلْ الل

يوم النداد. " پكارنے والأدن " يوم قيامت كواس ليے كہاجا تا ہے كماس روز برى بى فيخ پكار پڑے گی۔

تنادی کے معنی ایک دوسرے کو پکارنے کے ہیں۔

تنادی أی نادی بعضهم بعضاً. (قاموس، ص: ۲۲۸ م اقرب، ج۲ /ص: ۱۲۸۷)
قیامت کے دن لوگ ایک دوسرے کو پکاریں گے، گویدساری پکارمش ہے سودر ہے گا۔
یوم بنادی الناس بعضهم بعضاً من فزع نفخة الفزع. (ابن حریر، ج۲ ۲ /ص: ۳۸۱)
آج دنیا اپنے ہاتھوں جن مصیبتوں میں مبتلا ہے، اور اس کے باعث جس طرح ہر گروہ گھرا گھرا کر دوسرے کو مدد کے لیے پکار ہا ہے، اس نے خوداس تقیقی ہوم التناد کا نقشہ مجازی ہوم التناد

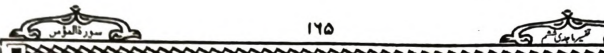
سوسن روز حشر کی دہشت اور ہولنا کی کابیان ہے۔

يوم يولون هاربين في الأرض حذار عذاب الله وعقابه عند معاينتهم جهنم.

(ابن جرير، ج ٢١/ص:٣٨٢)

ممسل لین تم نے تو پوسٹ کی بھی نبوت کی تصدیق نہ کی۔

ولقد جاء كم يوسف من قبل يوست بن يعقوب والاعتاب قرم جواى ملك مصر مين اوراى سلسلة امرائلي مين چندصدى قبل نبي موكر آچك تصى، ملاحظه مون سور و يوسف كے حاشي - كيم كي ضمير مخاطب سے مراد اہل مصر ہيں -



مَنُ هُوَ مُسُرِفٌ مُرُتَابُ ﴿ إِلَّهِ يُنَ يُحَادِلُونَ فِي آلِتِ اللَّهِ ان لوگول كوجومد سے كل جانے والے ہوتے ہيں فك مِس پڑے دہتے ہيں ٢٥ (اور) جوالل كا نانوں ك باب مِن

بِغَيْرِ سُلُطنِ أَتْدَهُمُ طَحَبُرَمَ قُتًا عِنْدَ اللّهِ وَعِنْدَ الّذِينَ امَنُواطَحَذَلِكَ بغيراس كاس فاقيس كونى سندى موجَعُرُ عالات رج بين، اس عبرى بيزارى عالله وادرايمان والول كو، اى طرح

يَطْبَعُ اللّٰهُ عَلى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ ﴿ وَقَالَ فِرْعَوُنُ يَهَامَنُ اللّٰهِ مِرَدِينًا ﴾ وقَالَ فِرْعَوْنُ يَهَامَنُ الله مهركوينا ٢٠ مِمْرور وجابر ك قلب پر ٣١ اورفرعون نے كها ١٥ بهان!

مماحاء کم به یعنی وی پیام توحید، جوسار سے انبیاء میں مشترک رہا ہے۔

اللہ اللہ اللہ معنی نبوت کی تو تم ان کے بھی قائل نہ تھے، اور جب وہ وفات پاگئے، جبتم تھلم کھلا کہنے لگے کہ بمیشہ کے لیے یہ جھڑا پاک ہوگیا۔ یہ مطلب نہیں کہ اہل مصرعقیدہ نبوت کے قائل تھے، مکرین نے یہ فقرہ مخاطبین کے خیال کے مطابق کہد یا، اور قرآن میں یہ اسلوب بیان عام ہے۔

عضر منکرین نے یہ فقرہ مخاطبین کے خیال کے مطابق کہد دیا، اور قرآن میں یہ اسلوب بیان عام ہے۔

کہ ذلک سسمر تاب یہ ایک عام قاعدہ بتادیا کہ ایسے بدتو فیقوں کو بمیشہ گراہی ہی میں پڑا رہنے دیا جاتا ہے۔

رہنے دیا جاتا ہے۔

إذا هلك قرآن مجيدانبياء صادقين كے ليے بھى ايسے موقعوں پر بے تكلف وہى الفاظ لے آتا ہے جو عام افراد بشرى كے ليے لائے جاتے ہیں۔ ہلاكت وموت وغيرہ كے تتم كے الفاظ جس طرح ہر بشر كے ليے آتے ہیں انبیاء كے ليے بھى لائے گئے ہیں۔ ہم اردو والوں كی طرح يہ تكلف وضع كا بيرائي بيان نہيں اختيار كرتا كه ' فلال نى عالم بقا كوتشريف لے گئے' يہاں تو ذكرا كے بيمبر

برحق حفرت يوسف عليه السلام كاتها!

المسل مغرور وجابر (متكبر وجبار) چونكه حق طلى اور حق جوئى سے كام نہيں ليتا،اس ليے رفتہ رفتہ اس ميں صلاحيت حق فنہى كى بھى باقى نہيں رہ جاتى ۔

یدالون ....سلطان و جدال بغیرسلطان کی اس فرمت سے بینکلا کہ جدال جمت سیحہ کے ساتھ کرنامتحن ہے۔





# ابُنِ لِی صَرْحًا لَّعَلِی آبُلُغُ الْاسْبَابَ ﴿ اَسْبَابَ السَّمُوٰ بِ مِرے لِی صَرْحًا لَّعَلِی آبُلُغُ الْاسْبَابَ ﴿ اَسْبَابَ السَّمُوٰ بِ مِرے لِی ایک بلند عارت بواکہ میں(اس سے) آبانوں پرجانے کی راہوں تک پہنے جاؤں فَاطَّلِم اللّٰ عَالَتِ اللّٰهِ مُوسْلَى وَإِنِّلَى لَاَظُنَّهُ كَاذِبًا طُو كَلَٰلِكَ وُبِّنَ اللّٰهِ مُوسْلَى وَإِنِّلَى لَاَظُنَّهُ كَاذِبًا طُو كَلَٰلِكَ وُبِّنَ اورمون کے خدا کوجھا تک دیکھوں، اور میں تو موئ کوجھوٹا ہی سجھتا ہوں کتا اورای طرح فرعون کواس کی

فى ذمه لهم بأنهم يجادلون بغيرسلطان دلالة على أن الجدال بالحجة حسن و حق. (كبير، ج٧٧/ص:٥٥)

کمیں فرعون اس مردمومن کی تقریروں کا تو پچھ جواب دے نہ سکا، لا جواب ہوکر فرمایش ہان سے بیکردی۔

يهامان\_هامان پرماشيه سورة القصص (آيت ٢) ميس گزر چكا\_

ھامان۔ جود بوتا آمن کے مندر کاسب سے بڑا پروہت یا بجاری تھا، عجب نہیں کہ وہی سلطنت کا میر تقمیر بھی ہوتا ہے کہ شخصی نام سلطنت کا میر تقمیر بھی ہوتا ہے کہ شخصی نام نہیں بلکہ ایک عظیم الثان سرکاری عہدے کالقب تھا، جیسے کہ خود فرعون شاہی لقب تھا۔

ابن لی صرد ایات یہود میں بھی آتا ہے کہ شاوم صرکے لیے زمین وآسان کے درمیان ایک کی تغییر ہوا تھا۔ ملاحظ ہوتفیر انگریزی۔

اس سل فرعون سے جوبعض خاندان مصر کے حکمران تھے،ان میں یہ بات عام تھی کہ خدا تک چہنے کے لیے اونجی اونجی سیر صیال (Sky Ladders in Stair Way) آسمان کے لیے تیار کرتے رہتے ہوب کے ایک اُمی کوایک دوسرے ملک کی ہزاروں سال قبل کی تاریخ سے متعلق یہ باریک معاومات آخر کہاں سے حاصل ہوجاتے تھے؟

لعلی أبلغ الأسباب سیروں بزاروں برس گررجانے کے بعداس میم کی حمافت کا اظہار روس کے وزیراعظم خروشیف نے ابھی چندسال ہوئے کیاتھا، جب اس نے طنزو تمسخر کے ساتھ کہاتھا کد' ہمارے خلائی جہازرانوں کوتواو پر کہیں خدا کا بتانشان نہ ملا' ۔۔۔۔ گویا فرعون و ہامان کی طرح خروشیف بھی اس کا قائل تھا کہ مادی فاصلہ طے کرنے سے خدا تک پہنچا جا سکتا ہے، اور چونکہ نہ پہنچا

لِفِرُ عَوْنَ سُوَء عَمَلِهِ وَصُدَّعَنِ السَّبِيلِ مُومَاكَيُدُ فِرُعَوْنَ إِلَّا فِي لِمُوارِي خُومُنَا كُرُى كُلُ اور وہ داہ (راست) ہے ذک گیا اور فرون کی ہر جال غارت بَرُوارِی خُومُنا کردی گئ اور وہ داہ (راست) ہے ذک گیا اور فرون کی ہر جال غارت بَرَابِ خُومُ وَقَالَ الَّذِي اَمَنَ يَقَوْمِ اتَّبِعُونِ اَهُدِكُمُ سَبِيلَ الرَّشَادِ ﴿

می کئی ۲۸ اوروبی جوایمان لا چکا تھا، بولا میرے بھائیو! میری پیروی کرو، میں سمسی ٹھیک راستہ بتار ہاہوں

جاسكا،اس كيے خدا كا وجود ہى ثابت نہ ہوسكا۔

لعلی لیستان اللیان میں آیندہ کی تو تع تو ہوتی ہی ہے، اکثر آرز وبھی شامل رہتی ہے۔ لغت کی دو کتابوں منتہی الارب اور بیان اللیان میں لے لے ایک معن'' کاش' بھی آئے ہیں۔ (منتہی لا اُرب، جہم/ص:۱۲۳، بیان اللیان میں ۱۲۸٪) اور ابن ہشام نحوی نے تو اور صاف کر کے لکھ دیا ہے۔

التوقع وهو ترجى المحبوب والإشفاق من المكروه. (مغنى، ص: ٣٧٩) صرحاً \_ بير مينار يخته بني بوئي اينول كاتها \_

و كان اتنحاذه من الآجر المضروب من الطين المشوى. (ابن كثير، ج٤/ص:٧١)

اور بالآخروه النيخ لا وُلشكرسميت سمندر مين غرق بوكرد با)

و کندلک یعن جس طرح که سوءاعمال کی خوشمائی کی ایک مثال ابھی اوپر فرعون کے قول میں گزر چکی۔

أى مثل ذلك التزيين وذلك الصدّ. (مدارك، ص: ٩، ٥٠)

زین سعمله اس تربین کی علت قریبه تو بمیشه شیطان کی وسوسه اندازی بی بوتی ہے، حبیبا کر قرآن مجید بی میں ہے وزین لھم الشیطن اعمالهم ۔۔۔ آیت کا آنا کر ابوابی عبرت انگیز ہے، فرعون بی کی طرح کتنے بے شار گراہ اپنی کج روی کوسین وجمیل سجھتے رہ گئے ہیں، یہ گندی اور نفرت انگیز چیزوں پر تربین اور فرش جمالی تو غضب کی چیز ہوتی ہے!

لیکن علت بعیدہ تکوین حیثیت ہے خود ذات حق ہی ہوتی ہے، جبیبا کہ قرآن مجید میں ہے:

زيّنا لهم أعمالهم فهم يعمهون\_

ال ال

و المان كا

ينقَوم إنسما هذه الحيوة الدُنيا مَتَاعٌ وَإِنَّ الاَيحر ة هي دَارُ الْقَرَارِ اللهُ وَ اللهُ عَلَا اللهُ ال

مَنُ عَمِلَ سَيِّنَةً فَلا يُحُزَى إِلاَّ مِثْلَهَا عَوْمَنُ عَمِلَ صَالِحًا جَوَلُ كُن عَمِلَ صَالِحًا جَو كُولُ كُناه كرتا ج الله بن برابر برابر بن ماتا ب، اورجوكوكي فيك كام كرتا ب

المسلم مردمومن کا کہنا ہے کہ حقیق فوزوفلاح کاراستہ تو وہ ہے جسے میں بتارہا ہوں ، نہ کہوہ جس کی جانب رہبری فرعون کررہا ہے۔

إنما .....القرار عاجل اورآجل كراستون كافرق جوآج نظر آربا ہے يہى بميشر با ہے ۔ ع عافل نے إدهر ديكھا عاقل نے أدهر ديكھا ہرنى كا پيام اور اسلام كاسارا خلاصہ انھيں دونوں فقروں ميں آھيا ۔۔۔۔۔اور مادى سطح ميں

دنیا کوبیزاری جوہ وہ اس عقیدے سے ہے۔

متاع میں تنوین تقلیل کی ہے اور اظہار تحقیر کے لیے ہے، اور متاع کے لفظ میں خودہی اس نفع کے عارضی اور زودفنا ہونے کامفہوم شامل ہے۔

متعة تنتفعون بها مدة ثم تنقطع. (معالم، ج٤/ص:١١١)

الم ایک بوی اصل پرمزیدروشی پڑگی۔ اہل جنت کے اجری کوئی صدہی مقرر میں ہیں، لیکن بدی کی سزامیں کوئی وسعت نہیں۔ بدکارکوسزاصرف اتن ہی ملے گی، جینے کا وہ جرم کے لحاظ ہے ستحق ہے ہے۔ گویا نیکی کے لیے قانونِ عدل۔ متحق ہے ستحق ہے گویا نیکی کے لیے قانونِ عدل۔ من ذکر او آنٹی۔ عورت جس طرح دیوی اور کسی خاص تقدس واحترام کی حامل نہیں، اسی طرح گندی اور ناپاک جنس بھی نہیں۔ عمل وایمان کے نقطہ نظر سے مردوعورت دونوں بالکل مکساں وہم سطح ہیں۔ جس کے جیسے عمل ہوں گے اسی مناسبت سے اُسے جزائے عمل بھی ملے گی۔ عورت کی جورت کی جنست کا اس پر بچھ بھی ار نہیں پڑے گا۔

جابلی ند ہوں نے عورت کے بارے میں جوجو بے اعتدالیاں روار کھی ہیں ،ان کے پیش نظر قرآن مجید کواس صراحت کی پوری قدراس وقت ہوگی جب بی

عرد فالمؤس كا

ES Punt 2

مِّنُ ذَكْرٍ أَوُ أُنْشَى وَهُ وَمُ وَمُ وَمِنْ فَاوَلَا فِكَ يَدُخُلُونَ الْحَنَّةَ يُرُزَقُونَ وو مرد ہو یا عورت، ہاں بس مومن ہوتواہے لوگ جنت میں جائیں گے جہاں آھیں رزق

قِيُهَا بِغَيْرِ حِسَابِ ﴿ وَيْفَوْمِ مَالِئَ أَدُعُو كُمُ إِلَى النَّحُوةِ وَتَلُعُونَنِيَ بِحِبابِ طَيًا مِن اوراك ير ع بِما يُوايد كيا ب كه مِن وشمين نجات كي طرف بلاتا بول اورتم بجهددوزخ

اللَّسى النَّارِ ﴿ تَدُعُونَنِسَى لِا كُفُرَ بِاللَّهِ وَأَشُرِكَ بِهِ مَا لَيْسَ لِيٌ كَالْمُ وَأَشُرِكَ بِهِ مَا لَيْسَ لِي كَلَانُ اللَّهِ وَأَشُرِكَ بِهِ مَا لَيْسَ لِي كَالْمُ اللَّهِ وَأَشُرِكَ بِهِ مَا لَيْسَ لِي كَاللَّهِ وَأَشُرِكَ بِهِ مَا لَيْسَ لِي كَاللَّهِ وَأَشُرِكَ بِهِ فَي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَل

بِهِ عِلْمٌ وَ أَنَا أَدُعُو كُمُ إِلَى الْعَزِيْزِ الْغَفَّارِ ﴿ لَا جَرَمَ اللهِ الْعَزِيْزِ الْغَفَّارِ ﴿ لَا جَرَمَ مِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

پین نظر ہو کہ بعض مذاہب نے عورت کو کتنی بست اور گندی مخلوق قرار دیا ہے۔

و هومؤمن اجروجنت کے لیے ایمان کی قیداہم ترین درجدر کھتی ہے جمل صالح معتبراً سی وقت ہوگا جب عقید و کھی یا ایمان کے ماتحت وجود میں آئے۔

ایم خدائے غالب وزبر دست ایسا کہ وہ گرفت کرے تو کوئی چھڑانہ سکے اور غفار ایسا کہ وہ مغفرت کرنا چاہے تو کوئی اس میں حائل نہ ہوسکے۔

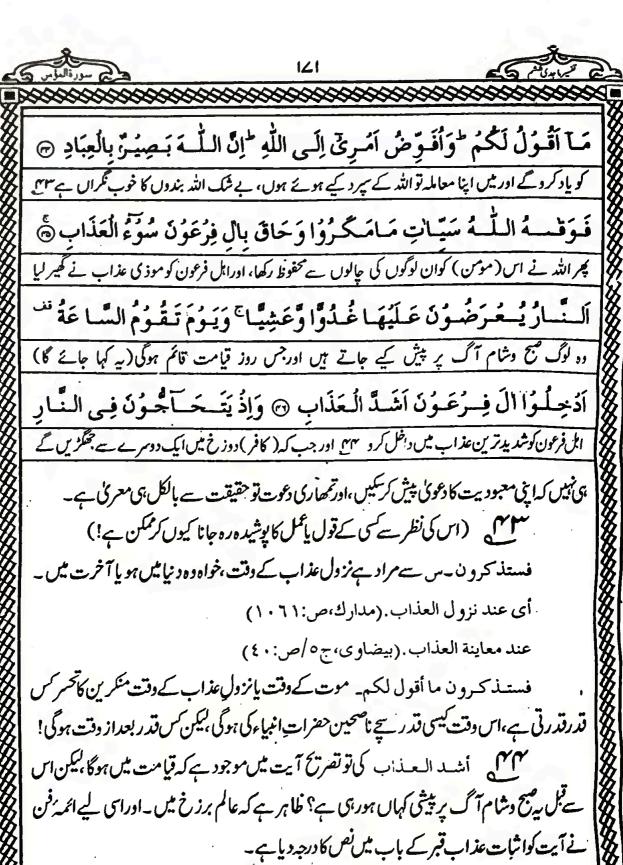
مالی کلمہ استجاب ہے۔مطلب یہ کہ یہ کیسی عجیب بات ہے کہ میں توشیمیں راحت ابدی اور هیقة الحقائق کی طرف بلار ہا ہوں، اور تم اس کے بالکل برعکس مجھے عذاب وائی اور باطل محض کی طرف لے جانا چاہے ہو؟

وأشرك بركوئي دليل قائم نبين، وأشرك بركوئي دليل قائم نبين، شرك محض ايك دعوى بلادليل معاني المستحض ايك دعوى بلادليل م

بغیر حساب یہ بین اسافقرہ قرآن مجید میں کم سے کم تین باراور پہلے آچا ہے۔مفردات راغب میں جس کے متعدہ مفہوم درج کیے ہیں، مثلاً: (۱) استحقاق سے زیادہ عطافر ماتا ہے۔ (۲) جسے چاہتا ہے عطاکر دیتا ہے۔ (۳) اس قدرعطافر ماتا ہے کہ انسان کے لیے اس کا احاطہ ممکن

#### أَنْمَا تَدُعُونَنِي إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ دَعُوةٌ فِي الدُّنْيَا وَلَا فِي الْاحِرَةِ وَأَنَّ ہے کہ جس کی طرف مجھے بلارہے ہو، وہ پکارے جانے کے قابل نہ دنیا میں ہے اور نہ آخرت میں اور یہ بھی مَرَدَّنَا إِلَى اللَّهِ وَأَنَّ الْمُسُرِفِيْنَ هُمُ أَصْحِبُ النَّارِ ﴿ فَسَتَذْكُرُونَ كريم سبكوالله بى كى طرف اوٹا ہاور يہى كەمدى نكل جانے دالےسبدوزخى بى بول كے ٢٣ سوخقريبتم ميرى باتكو نہیں۔(4) بغیر کمی تنگی کے عطافر ماتا ہے۔(۵) انسان کے عام اندازے سے کہیں زائد دیتا ہے۔ (۲) اپنی مصلحت کےمطابق دیتا ہے نہ کہ لوگوں سے حساب ہے۔ (۷) مومن کو جو بچھ دیتا ہے اس پر محاسبہیں کرتا،اس لیے کہمومن تو خودایے سے محاسبہ کرتار ہتا ہے۔ (۸) مومن کو قیا مت کے دن اس کے استحقاق ہے کہیں زائددےگا۔ (راغب میں:۱۳۱) اورای طرح کے متعدد معنی لسان العرب اور ناج العروس میں بھی آئے ہیں۔ اورمفسرین نے معنی پہ کیے ہیں کہ نیکیوں کے لیے جزائے عمل یہی ہے کہ ان کا اجربے حساب وباندازہ ہوگا، بمقابلہ بدیوں کے ،جن کابدلہ ان کی جزائے برابر ہی ہوگا،اس سے زیادہ نہ ہوگا۔ فأما جزاء العمل الصالح بغيز تقدير وحساب، بل ماشئت من الزيادة على الحق والكثرة والسعة. (كشاف، ج٤/ص: ١٦٤) بغير تقدير وموازنة بالعمل بل أضعافاً مضاعفة فضلاً منه تعالى. (روح، ج ٢ ٢ /ص: ٧٠) لاانقضاء له ولانفاد. (ابن كثير، ج٤/ص: ٧١) ملاحظه موحاشيه • ا ،سورهُ آلعمران \_ المم نركى بهقتى يرايك اورتازيانه! المسرفين يعنى عبوديت سے نكل جانے والے مشركين \_ أى المشركين. (معالم، ج٤/ص:١١٣)

أى خالدين نيها بإسرافهم وهوشركهم بالله. (ابن كثير، ج٤ /ص:٧٧) وهم المشركون في قول قتادة. (بحر، ج٧/ص:٧٦ ١-٤٦٨) ليس ....الأخرة \_ ليخي تمحاري ان تمام مورتيون اورديوي ديوتاؤن ميس توسر عصملاحيت



دل على أن المراد النار يعرضون عليها ..... قبل القيامة . (جصاص، ج٣/ص:٤٧٣) وذلك يمدل عملي إثبات عذاب القبر في حق هؤلاء، وإذا ثبت في حقّهم ثبت فى حق غيرهم لأنه لاقائل بالفرق. (كبير، ج٧٧/ص: ١٤) مع سور قالمؤس ک

وهذه الآية أصل كبير في استدلال أهل السنة على عذاب البرزخ في القبور. (ابن كثير، ح٤/ص:٧٢)

هذه الآية تمسك بها أهل السنة في اثبات عذاب القبر صرح بذلك في علم الكلام و كتب التفاسير جميعاً. (احمدي،ص:٦٤٨)

لیکن مفسرابن کثیر نے یہ بھی لکھا ہے کہ آیت سے برزخ میں صرف ارواح پرعذاب ثابت ہوتا ہے، باقی ان روحوں کے سبب سے قبور میں جسموں کا بھی معذب ہونا، تو اس کا ثبوت احادیث نبوی سے ہوتا ہے، اور آگے احادیث نقل کی ہیں۔

والحواب أن الآية دلّت على عرض الأرواح على النار غدواً وعشياً في البرزخ وليس فيها دلالة على اتصال تألّمها بأجسادها في القبور إذ قد يكون ذلك مختصاً بالروح فأما حصول ذلك للحسد في البرزخ وتألّمه بسببه فلم يدل عليه إلاالسنة في الأحاديث المرضية الآتي ذكرها. (ابن كثير،ج٤/ص:٧٢)

اوراحادیث اس باب میں بکثرت ہیں۔

وأحاديث عذاب القبر كثيرة جداً. (ابن كثير، ج٤/ص:٧٣)

غدواً وعشیا۔ ایک معنی تو یہی صبح وشام کے ہیں یعنی ایسے اوقات میں جو ہمارے عالم ناسوت کے میج وشام کے مقابل ہیں گے۔ دوسرامفہوم''ہمیشہ'' کا بھی ہوسکتا ہے۔

حوز أن يكون المراد بالتأبيد اكتفاء بالطرفين المحيطين عن الحميع. (روح، عبد ٧٤)

لایمتنع أن یکون ذکرالغدوة والعشیة کنایة عن الدوام. (کبیر، ج۲۷/س:۲۶) فوقه ....سوء العداب وهمردمومن توفضل خداوندی سے فرعونیوں کی ہراذیت رسانی سے محفوظ رہا، باقی خودفرعونی البته عذاب درعذاب میں گھرتے گئے۔

أدحلوا العذاب اورجب فرعون والول كے ليے عذاب اشد ہوگا تو خودفرعون كے عذاب كاكيا محكانا؟

فَيَقُولُ الصَّعَظَوُّ الِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُنَّا لَكُمُ تَبَعًا فَهَلُ آنْتُمُ توادنی ورجہ کے لوگ بوے ورجہ کے لوگوں سے کہیں گے کہ ہم تو تمحارے بی تابع سے تو کیا تم مُغَنُونَ عَنَّا نَصِيبًا مِّنَ النَّارِ قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوْآ إِنَّا كُلَّ فِيُهَا م ے آگ کا کوئی جز مانا سکتے ہو؟ میں بوے لوگ کمیں گے کہ ہم سب بی اس میں (پڑے) ہیں إِنَّ اللَّهَ قَدْ حَكَّمَ بَيُنَ الْعِبَسَادِ ۞ وَقَسَالَ الَّذِيْنَ فِي النَّارِ لِنَحَزَّلَةِ الله تواب بندوں کے درمیان ( قطعی ) فیصلہ کر چکا ۲س اور جولوگ آگ میں (پڑے ) ہوں گے وہ دوزخ کے بہر سے داروں سے جَهَنَّمَ ادْعُوا رَبُّكُمُ يُخَفِّفُ عَنَّا يَوُمَّا مِّنَ الْعَذَابِ ۞ قَالُوْآ کہیں گے کہتم ہی اپنے پروردگارے دعا کروکہ کی دن توہم نے عذاب بلکا کردے میں وہ کہیں گے أوَ لَمُ تَكُ تَأْتِيكُمُ رُسُلُكُمُ اجھانو کیاتمھارے پاستمھارے رسول کھے نشانات لے کر رئیسوں سے دوزخ میں کہیں گے کہ دنیا میں تو آپ ہم پر حاکم وبالا دست تھے، اب یہاں بھی اپنے ار واقتدارے کام لے کر کچھ ہماری مصیبت ہلکی کرائے۔ ٢٧ وه برا اوگ جواب مين كهيں كے كه واه، جہال تم وہاں ہم، ہم مين اگر كچھ قدرت ہوتی تو ہم اینے ہی کو بیانے کی فکرنہ کرتے۔اوراب توحق تعالی کا آخری اور قطعی فیصلہ صادر ہوچکا،اب ہوہی کیاسکتاہ؟

کے (کہ ہم کوتوایک ہی دن کے عذاب میں شخفیف انتہائی نعت معلوم ہوگی) عزنة جهنم ے پہرے دارظا ہر ہے کفرشتے ہول گے۔ مفسرين كتدرس نے كہاہے كہاس موقع ير حزنته الهى كافى موسكتا تھا كہاسم نارتو معاقبل موجود ہی ہے، کین قرآن مجید بکمال بلاغت جهنم کا نام تصریحاً لایا، تا کتہویل وتخویف کامقصد زیادہ حاصل ہو۔ وإنما لم يقل لخزنتها لأن في ذكر (جهنم) تهويلًا وتفظيعاً. (مدارك،ص:١٠٦١)

بِ الْبَيّنْتِ " قَالُوا بَلْي " قَالُوا فَادُعُوا وَمَادُعَوا وَمَادُعَوُ الْكَفِرِينَ إِلَّا نہیں آتے رہے تھے؟ ۴۸ (دوزخی) بولیں گے، کیوں نہیں، (فرشتے ) کہیں گے تو پھرتم ہی دعا کرلؤ، اور کا فروں کی دعا تو بس فِي ضَللٍ ﴿ إِنَّا لَنَنُصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ امَنُوا فِي الْحَيْوةِ الدُّنيَا باثر ہی ہے وی بے شک ہم مدد کرتے رہے ہیں اپنے ہیمبروں کی اور ایمان والوں کی ، د نیوی زندگی میں بھی وَيَسُومَ يَسَقُسُومُ الْاشْهَادُ ﴿ يَوُمَ لَا يَنُفَعُ الظَّلِمِينَ مَعُذِرَتُهُمُ اوراس روز بھی جب گواہ کھڑ ہے ہول گے 20 یعنی اس دن جب کہ ظالموں کوان کی معذرت کچھ نفع نہ دے گ

المقصود من ذكر جهنم التهويل والتفظيع. (كبير، ج٧٧/ص: ٥٥) (اورانھوں نے تھیں دوز خے بچر ہے کے طریقے نہیں بتائے تھے؟) بالبينات. بينات كي تحت مين مجزات، دلائل عقلي وغيره مروه چيز المحيى جوايمان ويقين بيدا

کرسکتی ہے۔ مرسکتی ہے۔ ' آخرت میں ) ' سامان دعا کی شرط اجابت ایمان ہے اور اس کا موقع اس دنیا کے دار العمل میں تھا، آخرت کے دارالجزامیں اس کا امکان ہی نہیں فرشتے دعاہے اس لیے انکار کریں گے کہ ایمان سے محروموں کے حق میں دعا کااذن ہی نہیں۔

لم يؤذن لنا في الدعاء لأمثالكم . (بيضاوي، جه اص: ٤) وما .... صلل دعا كى اس بارى كاتعلق كافروں كى دعاؤں سے اور وہ بھى دنيا ميں نہیں، قیامت کے دن کا ہے۔

والبحق أن الآية في دعاء الكفاريوم القيامة. (روح، ج ٢٤/ص:٧٦) اور پھر يہ بھى ضرورى نہيں كە ' وعا' اپنے اصطلاحى ہى معنى ميں ہو\_مطلق ' يكار' بھى مراد ہوسکتی ہے،اورمعنی میہوں کے کہ" کافروں کی ایکار بے اثر رہے گی"۔

• ۵ پین تیامت کےدن۔

الأشهاد\_ كوابول سے يهال مرادنامهُ اعمال لكھے والے فرشتے ہيں۔ وہى قيامت ميں





#### 

وَاَوْرَثُنَا بَنِي آلِسُرَآءِ يُلَ الْكِتْبَ ﴿ هُدًى وَّذِكُرَى لِأُولِي الْأَلْبَابِ ﴿ وَأَوْرَثُنَا بَنِي لَا لِلْمَا اللَّهِ الْأَلْبَابِ ﴿ وَاللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

فَ اصُبِ رُ إِنَّ وَعُدَ اللَّهِ حَقَّ وَّاسُتَغُفِرُ لِذَنْبِكَ وَسَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ سوآپ صبر بیجے، بے شک الله کا وعدہ سچا ہے ۵۳ اور معانی مانگئے اپنی کوتا ہی کی اورا پے پروردگار کی تیج وجم

اس کی بھی گواہی دیں گے کہ رسولوں نے بلیغ کی اور کا فروں نے ان کی تکذیب انبیاء وعامہ مونین بھی اس کے تحت میں آسکتے ہیں۔

قال مجاهد الأشهاد الملائكة. (ابن كثير، ج٤/س:٧٥)

والمراد بهم من يقوم يوم القيامة للشهادة على الناس من الملائكة والأنبياء

والمؤمنين. (بيضاوي، ج٥/ص: ٤١)

فی السحیون الدنیا۔ مؤمنین کی منصوریت، حشر میں ہوناتو ظاہر ہی ہے، باقی ونیامیں بھی جہاں تک دلائل سے غلبہ کا تعلق ہے، بالکل ظاہر ہے۔ اب لے دے کے دنیا میں غلبہ کا دی رہ جاتا ہے سواس حیثیت ہے بھی اہل حق انجام کار میں عموماً کا میاب ہی ہوتے ہیں اور ان کی کوششیں بالآخر رائیگاں نہیں جاتیں۔

[ (اورآپ اورآپ کے بیرومنصور میں گسوآپ تلی رکھئے)

الظلمين ظالمين عمرادجيما كقرآن كى عام اصطلاح ب، يهال بهى مشرك بى مراديس

وهم المشركون. (ابن كثير، ج٤/ص: ٧٥)

عن نفع اس كتاب ہے وہى اٹھاتے ہیں جو عقل ہے كام ليتے ہیں، اور جو عقل ہے كام ليتے ہیں، اور جو عقل ہے كام نہيں ليتے وہ نفع ہے محروم رہ جاتے ہیں۔

الكتب يعنى توريت، اوراس كے بعد كنوشة جوبھى اسرائيليوں كو ملے ہوں۔ ملا ملا ملے السلام كے واقعات سے لى حاصل سيجة)

هے سورةالمؤمن کے

ES PUNC ES

## بِ الْعَشِيّ وَالْإِبُكَ ارِ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحَادِلُونَ فِيَ الْتِ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلُطَنِ اللَّهِ بَغَيْرِ سُلُطَنِ اللَّهِ مِنْ وَالْاَبُكَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ ا

وعد الله \_وعد على الموقع بى المدو على المعلى الكيزى طرف النفات كاموقع بى اله و كام المعلى الكيزى طرف النفات كاموقع بى اله و كام المعلى المعلى و المعلى المعلى و المعلى و الأفضل (كبير، ج ٢٧/ص: ١٨) مما يعد بالنسبة إليك ذنباً وإن لم يكنه . (روح، ج ٢٤/ص: ٧٧)

استغفار کا حکم جب بیمبر،اور پھر سرورانبیاء کیہم السلام کوئل رہا ہے تو اولیاء ومشائخ ،اور عام مونین صالحین کے لیے اس کی اہمیت ظاہر ہے!

بالعشی والابکار۔ محاورے میں اس سے مراددوام یا بیشگی بھی ہے یعنی دوام ذکر میں اللہ کے اللہ کا میں اللہ کا درجے۔ اللہ کا درجے۔

أى ودم على عبادة ربك. (كشاف، ج٤/ص:١٦٩)

عبر بالطرفين وأريد حميع الأوقات. (روح، ج ٢٤/ص:٧٧)

وبالحملة فالمراد منه الأمر بالمواظبة على ذكر الله. (كبير، ج٧٧/ص:٦٨)

ه العنی یمی اینے کو برواسمحصنا ہی تو سبب مجادلہ باطل کا ہے۔ دوسرے کے اتباع نے

عارآتا ہے۔ سیادت کے مرتبہ پرخودہی قائم رہنا جاہتے ہیں، حالانکہ جس برائی کی ہوس میں ہیں وہ انھیں نصیب ہونانہیں عنقریب ذلیل وخوار ہوں گے۔

يحادلون ..... الهم يعن بغيراس ك ككوئى بهى دجه يا بنياداشتباه كى موجود مو



إِنَّا لَهُ هُوَ السَّمِينُ عُ الْبَصِينُ ﴿ لَنَحَلُقُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ اَكْبَرُ مِنُ بے شک وہی توسب سننے والا ہے سب دیکھنے والا ہے ۵۶ آسانوں اور زمین کا بیدا کرنا آدمیوں کے بیدا کرنے سے یقینا عَلَقِ النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكُثَرَ النَّاسِ لَا يَعُلَمُونَ ﴿ وَمَا يَسْتَوِى الْأَعُمٰى بڑھ کر کام ہے، لیکن اکثر آدمی (اتن بات بھی) نہیں سجھتے کے اور اندھا اور بینا برابر نہیں ہو کتے اور نہ وہ وَالْبَصِيرُ هُ وَالَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ وَلَاالْمُسِنَّى عُقَلِيُلا (برابر ہو کتے ہیں)جوایمان لائے اورانھوں نے اچھے کام کیے اوربدکار، تم لوگ بہت ہی مَّا تَتَذَكُّرُونَ ۞ إِنَّ السَّاعَةَ لَاتِيَةٌ لَّارَيْبَ فِيُهَا 'وَلْكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ کم سجھتے ہو ۵۸ قیامت ضرور ہی آکر رہے گی، اس میں کوئی شک نہیں، لیکن اکثر لوگ اورآپ کی نفرت وجمایت پر برطرح قادر ہے)

فاستعذ بالله يعنى الله عيناه ما تكتر بئ ان معاندين، حاسدين كمثر وفتنه عد إن فى .....بالغيد يدراصل كبرنس بى موتا ہے جوانسان كواس سےروكتا ہے كرائي عقل کووجی الٰہی کے تابع بنا کرر کھے۔

إنه ....البصير - زبان ت نكلي موئي بات سننے والا اور دل كے جدر حانے والاسب وہي ہ، بشر کی ذہنیت وہی نہ سمجھے گا تو اور کون سمجھے گا؟ إنه کے اضافے نے معنی حصر کے پیدا کرویے۔ کے میں اشارہ منکرین قیامت کی طرف ہے۔جس خالق اکبرے لیے زمین وآسان کا پیدا کرنا آخیں مسلم ہے، اس کی بابت اس پر استعجاب کرنا کہ وہ انسانوں کو دوبارہ اٹھا کھڑا کرےگا، کیسی کم عقلی اور نافہی کی بات ہے!

🗚 (ورندایک نابینادنسق بیشه ندر سے یا تا،سب کے سب بیناوباایمان ہو گئے ہوتے) خطاب مخاطبین اول لینی بددین اہل مکہ سے ہے۔ المسئ لفظی عنی بدکاریا بھل کے ہیں۔ یہال مؤن صالح کے مقابل مراد کافر بدکردارے ہے۔ المقصود بالنفي أن الكافر المسئ لايساوي المؤمن المحسن. (روح، ج ٢٤/ص: ٨٠)



لاَيُوَمِنُونُ ۞ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادُعُونِي آسَتَجِبُ لَكُمُ طِانَّ الَّذِينَ اَسْتَجِبُ لَكُمُ طِانَ الَّذِينَ اَسْتَجِبُ لَكُمُ طَانَ اللَّذِينَ اللَّهُ الَّذِي اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

99 (خواہ عاجلا ،خواہ آجلا ، اپنے قانون حکمت ومشیت کے ماتحت)
خطاب یہاں عام سل انسانی سے ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ بعض صوفیۂ خام نے دوسرے ندہوں کی تقلید میں جواللہ تک ہے بیازی برنے کی تلقین کی ہے اس کی تر دیداس آیت سے ہور ہی ہے۔ اسلام میں تو بندوں کو دعا کر کر کے مانگنے کی ادر ترغیب دی گئی ہے۔

مرشد تھانوی نے فرمایا کہ آیت ہے عبدیت کی فضیلت اوراس کا منافی تو کل ورضا ہونا ٹابت ہے۔ (تھانوی، ج۲/ص:۳۴۲)

♦ (اورشکر گزاری کی بڑی فرد منعم قیق کی تو حید کا قرار کرنا ہے)

عوام کا ذکرنہیں، یونان، مصر، ہندوغیرہ کے بڑے بڑے بڑے ناسفہ 'و' حکماء' تا ثیر کواکب، تصرفاتِ افلاک، تعد دِاللہ عقل کل، رب النوع، وغیرہ خدامعلوم کن کن خرافات کے قائل ہوئے ہیں۔
المدین سیمبصراً۔ مشرک وجا ہلی قوموں نے ' دن' اور' رات' کوبھی ہجائے مخلوق ہونے کے مستقل معبود مان کران کی پرستش کی ہے۔قرآن مجیدان احمقوں کی برابرتر دید کرتا جاتا ہے۔

البل لنسكنوا فيه \_ رات كاعام خلوق كے ليے دفت استراحت ہونا ظاہر ہى ہے، رہے الل رياضات ومجاہدات توان كے عين لذت وحلاوت كى چيزيں يہى رياضتيں اور مجاہدے ہيں، اور وہ



5 354V 63

## خَسَالِتَ كُلِّ شَنَّ كَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَ فَانَّى تُوَفَّكُونَ ﴿ كَذَٰلِكَ يُوفَكُ مِ كَذَٰلِكَ يُوفَكُ مِ مَا لِلهُ هُو فَانْدَى تُوفَكُ وَ كَذَٰلِكَ يُوفَكُ مِ كَذَٰلِكَ يُوفَكُ مِ مَا لِكُمْ اللهِ يَعْدَدِهِ مِن اللهُ اللهِ يَعْدَدُونَ ﴿ اللهُ اللّٰهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْاَرْضَ اللّٰهُ الّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْاَرْضَ اللّٰهُ الّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْاَرْضَ اللّٰهُ الّذِي حَعَلَ لَكُمُ الْاَرْضَ اللّٰهُ اللّٰذِي جَعَلَ لَكُمُ الْاَرْضَ اللّٰهُ اللّٰذِي جَعَلَ لَكُمُ الْاَرْضَ اللّٰهُ اللّٰذِي حَمَدُونَ ﴿ اللّٰهُ اللّٰذِي جَعَلَ لَكُمُ الْاَرْضَ اللّٰهُ اللّذِي مَعَلَ لَكُمُ الْاَرْضَ اللّٰهُ اللّٰذِي عَمَالًا لَكُمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰذِي مَعَالًا لَكُمُ الْاَرْضَ اللّٰهُ اللّٰذِي مَعَالًا لَكُمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰذِي عَمَالًا اللّٰهُ اللّٰه

جواللہ کی نشانیوں کا انکار کرتے رہتے تھے کا اللہ ہی ہے جس نے تمھارے لیے زمین کوقر ارگاہ بنایا

قَرَارًا وَّالسَّمَاءَ بِنَاءً وَّصَوَّرَكُمُ فَاحُسَنَ صُورَكُمُ وَرَزَقَكُمُ

اور آسان کو جیت اور تمهارا نقشه بنایا، سو تمهارا عده نقشه بنایا اور تم کو لذیذ چیزیں

مِّنَ الطَّيِّبْتِ ﴿ ذَٰلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ ﴾

کھانے کودیں، یبی تو ہے اللہ تمھارا پرور دگار

ا پی را تیں انھیں میں گزارتے ہیں۔

اِدّ ....السنساس\_ اس کاصاحب فضل عمیم ہونااس سے ظاہر ہے کہ وہ مخلوق کی صلحوں کی کسی کسی کسی رعایتیں ملحوظ رکھتا ہے۔

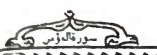
الے (کہاس کے ساتھ اوروں کو بھی شریک کیے جاتے ہو)

الله .....هو خدائے واحد کی یہاں پہلی صفت سے بیان ہوئی کہ وہ ساری مخلوق کا پروردگاریا پالن ہار ہے۔ دوسری صفت سے کہ موجودات میں سے بری چھوٹی بلااستناء ہر چیز کوعدم سے وجود میں لانے والا وہی ہے۔ اور تیسری صفت سے کہ معبودیت میں کوئی بھی کسی جہت سے اس کا شریک نہیں۔ حسالت کے لہ شیسئ ۔ مشرکین اور شو سے کا ردتواس میں آئی گیا ، باقی اسلام کے اندر بھی جو فرقے خالتی کو ن خالتی افعال ''نہیں شجھتے ، وہ بھی اینارو اسی آیت میں د کھیلیں۔

قرمے خالق کو'' خالق افعال''ہمیں جھتے ،وہ بھی اپنارد اسی آیت میں دیکھ لیں۔ ۲۲ لیعن کے تمری برموقو فی نہیں ہتم سرقبل بھی بہیری تو موں زتا

الے لیعنی کچھتم ہی پرموقو ف نہیں ہتم سے قبل بھی بہت ی قوموں نے تعصب وعناو سے یہی راہ تکذیب اختیار کی ہے۔

باینت الله \_آیات سے یہاں تکوینی وتشریعی دونوں شم کی آیات یا معجزات ودلائل اوراحکام دونوں مراد ہیں \_





# فَتَبْرَكَ اللُّهُ رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴿ هُوَالْحَلَّى لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَ فَادُعُوهُ

سوالله سارے عالم کا پروردگار براعال شان ہے سام وہی زندہ ہے اس کے سواکوئی خدانہیں سوتم ای کو پکارا کرو

#### مُخُلِصِينَ لَهُ الدِّينَ طَالْحَمُدُ لِلْهِ

خالص اعتقاد کر کے، ساری خوبیاب اللہ

یہ حدون۔ حدد پراد پر ماشیگر رچکاہے کہ اس سے مراداس انکار سے ہوتی بہو محض غلط نبی سے نبیس بلکہ ہدو دعر می سے ہوتا ہے۔

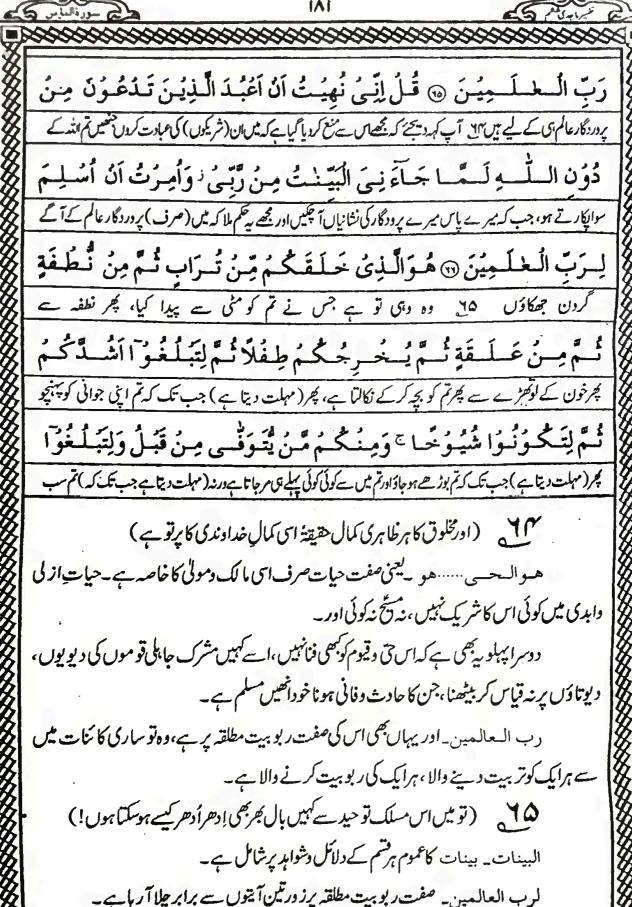
سل (جس کی ربوبیت اتن واضح وظیم ہے)

یہاں یہ بتایا ہے کہ اللہ کا کنات کا صرف خالق ہی نہیں (جیسا کہ بعض جا ہلی قوموں کا خیال ہے) بلکہ نتظم، مدبر، رازق ،مربی ہے۔

جعل ....بناء۔ بیز مین وآسان سب اس کے قانونِ تکویٰ کے ماتحت و سخر ہیں، نہ خود آفریدہ ہیں، نہ کوئی دیوی دیوتا ہیں۔

وصور کہ۔ مادے کی طرح صورت کا خالق بھی وہی ہے۔۔۔جوہر وعرض سب اسی کے پیدا کردہ ہیں۔

فاحسن صور کم۔ ترکیبانیانی کے بہترین ہونے اوراس کے قوئی واعضاء کے تناسب
کی طرف اشارہ ہے۔ صوفیہ نے بہیں سے بیرم ہمجھا ہے کہ انسان جمال و کمال خداوندی کا آئینہ ہے۔
الأرض قراراً والسمآء بناءً۔ زمین وآسان کے متعلق قرآن کا شیخے نقط نظر بس بہی ہے
جس کا ذکراس تصریح کے ساتھ یہاں درج ہوا، یعنی زمین انسان کے لیے بس فرش یا قرارگاہ بنائی گئ
ہے، جس پر بیر فیک سکیس ، اورآسان انسان کے لیے سب سے اونچی حیت جس کے بنچ بلند سے بلند
چیزیں ساجا کمیں ۔۔۔۔۔ بس اس کے سواز مین کی گولائی ، حرکت اور بیایش ، اورآسان کی گردش اور سکون ، مادیت و عدم مادیت و غیرہ کسی بھی ''فلی گئر دچکا ہے کہ اس کے معنی علاوہ پاکیزہ اور سخری کے در سے کہ اس کے معنی علاوہ پاکیزہ اور سخری کے در سے کہ اس کے معنی علاوہ پاکیزہ اور سخری کے در سے کہ اس کے معنی علاوہ پاکیزہ اور سخری کے در سے کہ اس کے معنی علاوہ پاکیزہ اور سخری کے در سے کہ اس کے معنی علاوہ پاکیزہ اور سخری



# اَجَلاً مُسَمَّى وَّلَعَلَّكُمُ تَعُقِلُونَ ﴿ هُوالَّذِى يُحَى وَيُمِيثُ عَ فَإِذَا قَضَى الجَوْرَاكِ اللهِ عَ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

جا ہتا ہے قبس وہ اس کی نبیت کہتا ہے کہ موجا ہووہ ہوجا تا ہے کا آپ نے ان لوگوں کی طرف نبیس دیکھا جواللہ کی آتیوں میں

کلے بعنی اپنے وجود کے اِن پُر حکمت اور تدریجی انقلابات وادوار پرغور کر کے حق تعالیٰ کی حکمت ،عظمت ،تو حید پرایمان لے آؤ ،اور بعث وحشر کی حکمتوں اور مصلحتوں کے قائل ہوجاؤ۔

لتبلغوا لتكونوا لتبلغوا لاان سبمقامات برعاقب كا ب

من قبل ۔ لینی جوانی اور بڑھانے کی منزلوں پر پہنچنے سے قبل ہی۔ من قبل ۔ لیون کر سے منزلوں پر پہنچنے سے قبل ہی۔

ولتبلغوا أحلاً مسمی یعنی کسی کی موت خواہ بڑھا ہے میں آئے یا جوانی میں یااس سے بھی قبل ، بہر حال سب کی ای وقتِ مقرر پر آتی ہے جو حکیم مطلق کی مشیت اس کے لیے طے کیے ہوتی ہے، اور وہ وقت مقرر بے شار حکمتوں اور مصلحتوں کا مجموعہ ہوتا ہے ۔۔۔۔ کا مُنات کی رفتار ارتقائی جو کیے بھی ہے سب انتہائی حکیمانہ پروگرام کے مطابق و ماتحت ہی ہے، ینہیں کہ اس کا کوئی ادنیٰ ساجز بھی انکل پکومض بخت و اتفاق سے واقع ہوجائے۔

من تراب نسل انسانی کی اولین خلقت یعنی خلقت ابوالبشر کی طرف اشاره ہے۔ ثم من نطفة بریان افرادانسانی کی پیدایش کا ہے۔

کلے اس بنیادی حقیقت تکوینی کو مل تخلیق کی تذریج کے مسکلے سے نفیا ، اثبا تا کوئی تعلق نبیں ۔ آیت کامفہوم صرف اس قدر ہے کہ اراد ہُ الٰہی اور عمل تخلیق کے درمیان چھوٹی بڑی کوئی دوسری شے حائل نہیں ہو سکتی ، نہ اراد ہُ الٰہی برکوئی دوسری شے ذراسی بھی قیدلگا سکتی ہے۔

یقول له کن فیتحون میضمون کی بارقبل آچکا ہے، حاشیے بھی گزر پھے مراددوحر فی وحادث لفظ "کن"کاذبان سے تلفظ بیں، بلکہ امرالہی یاارادہ الہی کے معابعداور بلاتو قف اس چیز کاواقع ہوجانا ہے۔ هوالذی یحی ویمیت یواس حقیقت کا اعلان ہے کہ زندگی وموت دونوں تمام تراس کے ہتھ میں ہیں ۔ نہیں کہ زندگی بخشنے والے دیوتا فلاں ہیں اور موت لانے والے دیوتا فلاں۔





فِيَ ايْتِ اللَّهِ ﴿ أَنَّى يُصُرَفُونَ ۞ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِالْكِتْبِ وَبِمَا أَرْسَلْنَا بِهِ جنگزے نکالتے رہتے ہیں، یہ کہاں بھرے چلے جارہے ہیں؟ ۸۲ے جن لوگوں نے اس کتاب کوجھٹلایا اور اس چیز کو بھی جے دے کرہم نے اپنے · رُسُلْنَا نَنْ فَسَوُفَ يَعُلَمُونَ ﴿ إِذِ الْاَغُلِلُ فِي آعُنَاقِهِمُ وَالسَّلْسِلُ طَ چمبرول کو بھیجا تھا، موان کوابھی معلوم ہوا جاتا ہے، جب کہان کی گر دنوں میں طوق اورز نجیریں ہول گی ان کو يُسْحَبُونَ ﴿ فِي الْحَمِيمِ هُ ثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ ﴿ ثُمَّ قِيلَ لَهُمُ تھنیتے ہوئے کھولتے ہونے پانی میں لے جایا جائے گا، بھریہ آگ میں جھونک دیے جائیں گے 29 بھران سے بوجھا جائے گا اَيُنَ مَا كُنْتُمُ تُشُرِكُونَ ﴿ مِن دُونِ اللهِ ﴿ قَالُوا ضَلُّوا عَنَّا بَلَ لَّمُ نَكُنَ کہ وہ غیرالند کہاں گئے جن کوتم شریک (خدائی) تھہراتے تھے؟وہ کہیں گے کہ وہ توسب ہم سے غائب ہو گئے بلکہ ہم تو نَّدُعُوا مِنُ قَبُلُ شَيْعًا ﴿ كَذَٰلِكَ يُضِلُّ اللَّهُ الْكَفِرِينَ ﴿ ذَٰلِكُمْ بِمَا كُنتُمُ کسی کو بھی اس کے بل نہیں پکارتے تھے،اللہ ای طرح کافروں کو گمرای میں رکھتا ہے ویے بدر سزا)اس کے بدلہ میں ہے کہتم ٨٢ (حت كوچھوڑے ہوئے) يد الله عند باب میں کٹ مجتی ہے کام لینا، وحی کے بارے میں جھکڑنا، بہسب اس کے تحت میں آگیا۔ **19** ۔ پینقشہ ہے اس برتاوے کا جوحشر میں قابل صد تحقیر وموجب صد ہزار تعزیر مجرمول کے ساتھ ہوکر دہےگا۔ بماأرسلنا به رسلنا \_اس عموم كاندر مجزات، احكام، ولاكل سب آكئ، اوراس حقيقت کی طرف بھی اشارہ ہوگیا کہ بیمبرکوالکٹب کے علاوہ کچھاور بھی ملتا ہے۔۔۔اس کوعلماء اپنی اصطلاح میں وی خفی کہتے ہیں۔ سوف یعنی قیامت میں۔اس کے وقوع تحقق کے انتہائی یقین کی بنایراہے سوف (عنقریب) ہے تعبیر فر مایا گیا۔ ♦ کے دان کی زندگی بھران کے تفراختیاری کے یاداش میں)



ES PUNI RE

#### تَفُرَحُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَبِمَا كُنْتُمُ تَمُرُحُونَ ﴿ أَدُخُلُوا ونا مِن احْق خَقْ منات سے، اوراس كے بدلہ مِن ہے كہ تم ازاتے سے الى (اب) كھو

اَبُوابَ جَهَنَّمَ لِحَلِدِيْنَ فِيهَا عَفِيهُ اللَّهُ مَنْ وَى الْمُتَكَبِّرِيْنَ ﴿ فَاصْبِرُ وَالْمُانَ عَهُ وَى الْمُتَكَبِّرِيْنَ ﴿ فَاصْبِرُ يَعِيمُ وَوَ لَا مُنْ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللللَّاللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

بل .....شیئاً یعنی بی حقیقت تو ہم پراب منکشف ہوئی کہ ہم دنیا میں جن چیزوں کی عبادت کرتے تھے وہ تو نفی محض تھیں، ہم نے در حقیقت نفی محض کی عبادت میں اپنی عمریں گنوادیں ۔

اکے (اپنی حقیقت اور حقوق الہی کو بھول کر)

مطلب میہ ہوا کہ متاع دنیا کواصل مقصود سمجھ کر اس کے حصول پر دل میں بھی خوب خوش ہوتے تھے،اور ظاہر میں بھی اس کے آٹار خوب ممودار ہوتے تھے۔

تفرحون تمرحون فرح كاتعلق قلب سے ماورمرح كاجسم سے۔

آیت کایہ مطلب نہیں کہ فرح یا خوشی ابنی مطلق صورت میں ممنوع ہے، مذمت صرف اس فرح کی وارد ہوئی ہے جو آخرت فراموشی اور خدا فراموشی کا نتیجہ ہو، یا اہل ایمان کے مصائب پر بطور طنز و تمسخر کے ہو، طبعی مسرتیں تو سب کی سب بالکل جائز ہیں، اور جوخوشی اللّٰہ کی نعمتوں پر یا اللّٰہ کی رحمت کو یا دکر کے ہو، وہ تو بجائے خود ایک عبادت ہے اور ہر طرح ہے محمود و مستحسن ۔

فرے بغیرالحق مرادشرک دکفر پرخوش ہونا ہے۔

وهو الشرك وعبادة الأوثان (بحر، ج٧/ص:٥٧٥)

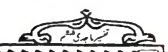
مما كنتم تفرحون في الدنيا بالمعاصى والكفر. (بحر، عن ابن عطية، -٧/ص:٥٧٥) تمرحون كمعنى بين فخرونا ذكرنا ،غرور ساكرنا .

قال ابن عباس الفحر والحيلاء. (بحر)، قال مجاهد الاثر والبطر. (بحر، ج٧/ص:٤٧٥)

آيت ہے ضمنا ميم نكل آيا كم منكروں اور كافروں كو اس دنيا ميں اكرنے، مجمولنے،
اترانے كمواقع برابر ملتے رہيں گے۔

الحکے (جن کے تبول حق کی راہ میں ان کا کبرنفس ہی مانع رہتا ہے)





اِنَّ وَعُدَ اللَّهِ حَقَّ عَ فَامَا نُرِيَنَكَ بَعُضَ الَّذِي نَعِدُهُمُ اَوُ نَتَوَفِّيَنَكَ بِعُضَ الَّذِي نَعِدُهُمُ اَوُ نَتَوَفِّيَنَكَ بِعُضَ الَّذِي نَعِدُهُمُ اَوُ نَتَوَفِّيَنَكَ بِعُضَ الَّذِي اللَّهِ عَلَيْهُمُ اَوْ نَتَوَفِّينَاكُ بِعِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَي

فَالِينَا يُرْجَعُونَ ﴿ وَلَقَدُ ارْسَلْنَا رُسُلًا مِّنُ قَبُلِكَ مِنْهُمُ مَّنُ قَصَصْنَا

سو (بہرمال) ہمارے ہی پاس انھیں آنا ہوگا سے اور ہم نے آپ سے پیشتر بہت سے پیمبر بھیج جن میں سے بعض کا حال ہم نے آپ سے

عَلَيُكَ وَمِنْهُمُ مِّنُ لَّمُ نَقُصُصُ عَلَيُكَ ﴿ وَمَاكَانَ لِرَسُولِ أَنْ يَّأْتِي بِلْيَةٍ

بیان کیا ہے اور ان میں سے بعض کا حال ہم نے آپ سے نہیں بیان کیا ہے، اور کسی رسول کے لیے بیمکن نہ تھا کہ وہ کوئی معجزہ

إِلَّا بِإِذُنِ اللَّهِ \* فَإِذَا جَاءَ أَمُرُ اللَّهِ قُضِيَ بِالْحَقِّ وَحَسِرَ هُنَا لِكَ

بدون اذن اللّٰی کے ظاہر کر سکے سم ہے پھر جس وقت اللّٰہ کا تھم آپنچے گا ،ٹھیکٹھیک فیصلہ ہوجائے گا ،اور اس وقت اہل باطل

أبواب جهنم \_ جہنم كے درواز مے متعدد ہوں گے، اور ہوسكتا ہے كہ ہر ہر طبقے كے متكرين كے ليے الگ الگ درواز ہوں۔

اد حلو ا.....فیها به کتنی حسرت و پاس کا افت وه هوگا ، جب دوز خیوں کودوزخ میں جھونک کراور ڈھکیل کر کہہ بھی دیا جائے گا کہ بس اب یہیں ہمیشہ رہنا ہے ، نگلنے کی کوئی صورت نہیں!

المجامل میں اور ہرا حمال پر افعیں اوٹنا تو اللہ ہی کے یاس ہے، اور اس مطلق صورت میں ہے کہ کفر فی نفہ موجب تعذیب ہے، باتی اگراس میں سے کھ عذاب کا نزول آپ کی حیات ہی میں دنیا میں ان پر ہوجائے، یاس نزول کے بل ہی آپ کی وفات ہوجائے، اور وہ عذاب بعد میں نازل ہو یا نہ ہو، ہرحال میں اور ہرا حمال پر افعیں لوٹنا تو اللہ ہی کے یاس ہے، اور اس وقت یقینا عذاب واقع ہوگا۔

إن وعد الله حق وعده سے مراد وعید عذاب ہے۔

فإما \_ مازائد شرط کے موقع پر، تاکید کلام کے لیے ہے۔

وما مزيدة لتوكيد معنى الشرط. (مدارك،ص:١٠٦٦)

مم کے (سوآپ سے بیتو تع رکھنا ہی عبث ہے کہ آپ ان کے فرمایش مجزات کو اپنے آپ ان کے فرمایش مجزات کو اپنے آپ سے پورا کر سکیں گے)

くいきょ

الْمُبُطِلُونَ ﴿ اللّٰهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْانْعَامَ لِتَرْكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا وَمِنْهَا وَمِنْهَا وربنها برعُها في الله عن الله ي وم الله ي اله ي الله ي

تَاكُلُونَ ۞ وَلَكُمُ فِيُهَا مَنَافِعُ وَلِتَبُلُغُوا عَلَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُورِكُمُ

بعض کوکھاتے بھی ہو ۵ بے اور تمحارے لیے ان میں (اور بھی) فائدے ہیں،اور تاکہ تم ان پر (سوار ہوکر) اپنے دلول کے مقصد تک پہنچو

منہ من قصصنا علیك و منهم من لم نقصص علیك رسول جتنے دنیا میں آ چکے،ان كی صحیح تعداد بس اللہ ہى كے علم میں ہے، يہال سياصولی حقیقت بيان كردى ہے كہ جتنے پيمبرول كاذكر قرآن مجيد ميں لانا قرين مصلحت تھا،ان كے علاوہ بھى ايك تعداد پيمبرول كى ہو كى ہے۔

وما کان سللہ۔ یہ ایک بار پھراس حقیقت کا اعادہ ہے کہ ظہور مجزات وخوارق پیمبر کے اختیار کی چیز بیں ہوتی، یہ تمام تر تصرف خداوندی ہی ہے کہ جب کسی خارق یا معجز سے کا ظہور قرین حکمت ہوتا ہے، کسی نبی کے ہاتھ پر ظاہر کر دیا جاتا ہے۔

اس سے وہ گروہ سبق لے، جو'' کرامات'' وُ' خوارق'' کواولیاء الللہ ومقبولین حق کے لیے لازمی سمجھتااوران کے اختیار کی چز مانتا ہے۔

مرشد تھانویؒ نے فر مایا کہ تصرفاتِ مستقل پراولیاء کے قادر ہونے کا روآیت سے بدرجۂ اولیٰ نکل آیا۔ (تھانوی، ج۲/ص: ۴۲۵)

کے غرض ہے کہ جیوانات کو تمھارے خادم ہی کی حیثیت سے پیدا کیا کہ ہیں توان سے سواری کا کام لو،اور بھی انھیں اپنی غذا کے کام میں لاؤ، تو یہ کں درجہ شدید جمافت و جہالت ہے کہ تم الٹاانھیں کو اپنا مخدوم بلکہ معبود ماننے لگتے ہو،اور خلیفۃ اللّہ واشرف الخلائق ہوکر حیوان پرسی میں مبتلا ہوجاتے ہو!

حیوان پرسی، شرک کا ایک بہت برا مظہر دنیا میں ہمیشہ سے رہا ہے۔ گاؤ پرسی کے منظر سے ہندوستان میں کون ناواقف ہے؟ (ناگ پنجی ، ہنو مان مندروغیرہ کے تسم کی چیزیں اس کے علاوہ) جنوبی ہند کے بعض علاقوں میں بھینس، ایک ' مقدس' جانور ہے، اور ہندوستان کے علاوہ بابل ، مصر وغیرہ میں بھی حیوان پرسی کی بلاعام رہی ہے۔ ملاحظہ ہو، حاشے تفسیر القرآن انگریزی۔

toobaa-elibrary.blogspot.com

لکم ل تعلیل کا ہے، یعنی تمھاری مصلحت ونفع کی غرض ہے۔





# وَعَلَيْهَا وَعَلَى الْفُلُكِ تُحْمَلُونَ ﴿ وَيُرِيدُكُمُ الِيِّهِ لَى فَاكَّ الِبِ اللَّهِ

اورتم ان پراور ستی پرلد سے لدے پھرتے ہو ۲ کے اوروہ تم کوانی (اور بھی ) نشانیاں دکھا تا ہے سوتم اللہ کی کن نشانیوں سے

تُنْكِرُونَ ۞ أَفَلَمُ يَسِيُرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِيْنَ

انکار کرو گی؟ ۷ے کیا بیلوگ زمین پر چلتے پھرتے نہیں جوو مکھتے کہ جولوگ ان سے پیشتر ہوئے ہیں ان کا کیا انجام

واللام للتعليل أى حلقها لأجلكم ولمصلحتكم. (روح، ج ٢٤/ص: ٨٩) هنالك\_اشارة مكانى اورز مانى دونوس كے لية تا ہے۔

يقع إشارة إلى الزمان والمكان القريب. (راغب،ص:٧٨٥)

یہاں بجائے ظرف مکان کے کام ظرف زمان کادے رہاہے، یعنی اسی وقت۔

اسم مكان استعير للزمان. (روح، ج٤٢/ص: ٨٩)

٢ کے (اپنے مقاصدد نیوی کے لیے)

منافع۔ اس کے تحت میں اگر ایک تجارت ہی کی مدکو لیجئے ، تو خدامعلوم اس کی کتنی شاخیں نگلتی چلی آئیں۔ گوشت کی تجارت ، اُون کی تجارت ، کھالوں کی تجارت ، ہڑی کی تجارت ، دانت کی تجارت ، ودوھ ، دہی ، گھی ، کھن ، بالائی کی تجارت ، قس علیٰ ہٰذ السیسے سے سرف تجارت کی مدہوئی ، زراعت ، باغبانی ، اور خدامعلوم کتنی اور مدیں ایسی باقی ہیں۔ پھر طبی ضروریات میں وہ جتنے کام آتے ہیں وہ ان سب کے علاوہ!

مرشدتھانویؒ نے فرمایا آیت ہے ان جاہل صوفیہ کا بھی ردنکل آیا، جواسباب معیشت سے نفع اٹھانے کوطریق وسلوک کے منافی سمجھتے ہیں۔ (تھانوی، ج۲/ص:۷۳۷)

حاحة في صدور كم - ال كتحت مين تفريخي سفر، تجارتي سفر، جنگي سفروغيره برتم كے سفر آجاتے ہيں -

وعلیه او علی الفلك تحملون قرآن كوذرا بهی غور سے پڑھاجائے تو معلوم ہوگا كه برى سفراور بحرى سفر سے وہ روكنے كے بجائے اوران كى حوصله افزائى كررہا ہے۔

کے (اور كب تك مسلك شرك پر جے رہو گے؟)



ES PUNITED

مِنْ قَبْلِهِمْ طَ كَانُوْ الْكُثَرَ مِنْهُمْ وَاشَدَّ قُدوَةً وَّاثَارًا فِي الْأَرْضِ مواج، دولوگ ان سے زیادہ تے تعدادیں اور (ان سے ) بڑھ کرتے توت میں، اورزین پر جوانی یادگار چھوڑ گئے ہیں ان کے لیاظ سے جی

فَمَا آغُنی عَنْهُمُ مَّا کَانُوا یَکْسِبُون ﴿ فَلَمَّا جَاءً تُهُمُ رُسُلُهُمُ لَكُوا یَکْسِبُون ﴿ فَلَمَّا جَاءً تُهُمُ رُسُلُهُمُ لَكِينَ ان كَا يَكُلُ ان كَا يَحِيمِ ان كَا يَكِيرِ ان كَا يَال

بِ الْبَيِّنْتِ فَرِحُوا بِمَا عِنْدَهُمْ مِّنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِمُ مَّاكَانُوا بِهِ تَعَلَى بُولُ نِنْايِاں لِيَرَا يَوْدُهُ لِوَ اللَّهُ يِرْ (بزے) نازاں بوۓ جوانيں ماصل تماادران پردہ (عذاب) آبراجس كماتھودہ

يَسْتَهُزِءُ وُنُ ۞ فَلَمَّا رَاوُا بَاسَنَا قَالُوْ ٓ الْمَنَّا بِاللَّهِ وَحُدَةً وَكَفَرُنَا

متسخركرتے تھے 9 بے چرجب انھوں نے ہماراعذاب ديكھا تو كہنے لگے ہم خدائے داحد پرايمان الائے ادران سب چيزوں كے منكر ہوگئے

ایسه ایسه الله مرادوه سارے واقعات کا تنات ہیں جن سے صانع عالم کی توحید پر،
قدرت وعظمت بر،اورصفت علم وحکمت برروشن بردتی ہے۔

کے تاریخ ہے استشہاد ہے کہ بڑی بڑی متمدن وپُرشوکت قدیم قوموں کے انجام کودیکھو، جب وہ خدائی قانونوں اور ضابطوں کو توڑنے پرتل گئیں تو ان کی مادی ترقیاں اور طاقتیں ان کے پچھ بھی آڑے نہ آسکیں اور بالآخروہ تاہی کے گھاٹ اتر کرر ہیں۔

ما کانوا یکسبون یعی تحصیل دنیامین ان کی سر گرمیان اور منرمندیان \_

9 کے بیایک واقعہ تاریخی ہے کہ انبیائے کرام نے جب جب اپنی دعوتیں ولائل و براہین کے ساتھ پیش کی ہیں تو ان کی مخاطب ' مہذب' قوموں اور' متمدن' امتوں نے اپنے علوم ،فنون کے دعم میں ،اپنے علوم معاثی وسیاسی کے مقابلے میں ہمیشہ ان دعوتوں کو تھکر اٹھکر او بیا ہے ،لیکن انجام میں بیقو میں قانونِ الہی کی مخالفت کے پاداش میں تباہ ہی ہوکر رہی تھیں۔ یہاں ذکر اسی حقیقتِ تاریخی کا ہے۔ ماعندھم من العلم لیعنی ان کے مائے نازعلوم وفنون وصنا کع۔

يريد علمهم بأمور الدنيا ومعرفتهم بتدبيرها. (مدارك، ص: ١٠٦٧)

يجوز أن يكون المراد علوم الفلاسفة، فإنهم كانوا إذا سمعوا بوحي الله دفعوه

といいか

بِسَمَا كُنَّا بِهِ مُشُرِ كِيْنَ ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنُ فَكُمْ إِيْمَانُهُمْ لَمَّا رَاوُا بَاسَنَاطُ جَمْسِ ہم اس كے ساتھ شريك مفہراتے تے ، سوانھ س ان كا (يہ) ايمان كِي لفع نہ بنچا سكا جب كرانحوں نے عذاب كود كچه ليا،

سُنَّتَ اللُّهِ الَّتِي قَدُ خَلَتُ فِي عِبَادِهِ وَخَسِرَ مُنَالِكَ الْكَفِرُونَ ﴿

الله نے اپنا بہی معمول مقرر کیا ہے جواس کے بندوں میں ہوتا چلاآیا ہے اور اس دقت کا فرخسارے میں رہ گئے۔ ٠٠

وصغروا علم الانبياء إلى علومهم. (كبير، ج٧٧/ص:٧٩)

صاحب روح المعانی نے کئی معنی گنائے ہیں، جن میں سے اول ودوم حسب ذیل ہیں:

الأول أن المراد بالعلم عقائدهم الزائغة .....والثاني أن المراد به علم الفلاسفة

والدهريين من بني يونان على احتلاف أنواعه. (روح، ج٢٤/ص: ٩١)

ا پینظم پرغروروناز، پیرجا ہلی قوموں کا شعار ہمیشہ سے رہا ہے۔

مرشد تھانوی نے فرمایا کہ اس میں ایسے علم پر فخر کرنے کی ممانعت ہے جوشر بعت کے تحالف

ہو،اوراس میں تصوف باطل بھی شامل ہے۔ (تھانوی،ج ۲/ص: ۲۲م)

مشاہدہ ومعاینہ عذاب کے بعد جوایمان حاصل ہوتا ہے، وہ توایمان اضطراری ہے جومقصود ومطلوب تو ایمانِ استراری ہے جومقصود ومطلوب تو ایمانِ اختیاری ہے جس کا دوسرانا م ایمان بالغیب ہے۔

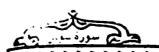
اصطلاح میں ایمان اضطراری وغیر مقصود کانام ایمان بأس ہے۔

فلم یك بنفعهم إیمانهم ایمان كالفظ المحوظ رہے۔جوشے اس حالت میں غیر مقبول رہتی ہے وہ کفر سے رجعت ہے نہ كہ معصیت ہے۔ كافر كا ایمان ایسے دفت میں غیر مقبول و نامتندر ہے گا، لیكن مومن عاصى كى توب اس وقت بھى ان شاء الله ضرور قبول ہوجائے گی۔

وهذا الحكم حاص بإيمان البأس وأما توبة البأس فهي مقبولة نافعة بفضل الله

تعالى و كرمه، والفرق ظاهر. (روح، ج ٢٤/ص:٩٣)

اور میہیں سے ان اہل قلم کی نافہی ظاہر ہوجاتی ہے جوعذاب اللی کا مورد، مومن خاطی





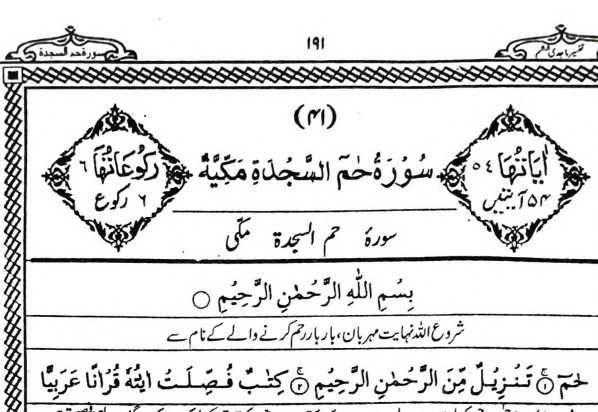
وعاصى اور كا فرباغى وطاغى كويكسال يجھتے ہیں۔

ھنالك <u>ہےتو ظرف مكان كے ليے بكي</u>ن يہاں وقت كے ليے آيا ہے بطور ظرف زمان۔

مكان مستعار للزمان.(مدارك،ص:٧٠٠)

اسم مكان قد استعير للزمان. (بيضاوي، ج٥/ص:٤٤، روح، ج٢٤/ص:٩٣)

مستعار للزمان.(كبير،ج٢٧/ص:٨٠)



حامیم ۔ (بیکلام) دمن درجیم کی طرف سے نازل ہوا ہے لیے بیایک کتاب ہے جس کی آیتیں کھول کربیان کردگی تی ہیں یعنی صبح قرآن

لِّـقَـوُم يَّـعُـلَمُونَ ﴿ بَشِيُـرًا وَّنَذِيُـرًا ۚ فَـاعُـرَضَ اكْتَـرُهُمُ (جونا فع ہے) دانشمندلوگوں کے لیے (انھیں ) بشارت دینے والا اورڈ رانے والا سے کیکن ان میں ہے اکثر نے روگر دانی کی

> ا<sub>وران</sub> بیمبر کااختراع کیا ہوائہیں ہے) خم يرملا حظه بوحاشي نمبر إسورة المؤمن -

من السرحة من الرحيم\_ اس مين اشاره آگيا كه ريكلام ان تمام مدايتون اورا حكام پرشامل ہے،جن کی مصدر صفات رحمانیت ورجیمیت ہوسکتی ہیں۔

کے لقوم یعلمون یعنی گوخاطب توساراعالم انسانی ہے، کیکن نفع اس سے وہی اٹھاتے ہیں جوعلم وہم سے کام لیتے رہتے ہیں۔

بشیراً۔بشارت دینے والا ،ان کے حق میں جواس کے بیام کون لیں ، مان لیں۔ نذیراً۔ ڈرانے والا،ان کے حق میں جواس کے پیام کونہ میں ،اس سے انکار کردیں۔ عربیاً۔ عربی کے معنی تو کلام صبح یابیان واضح کے ہیں، کین اگرزبان عربی کا قرآن س سے مرادلیا جائے توبیاس کی ہخصوصیت اس کے مخاطبین اول کی رعایت سے ہوگی۔ كتٰب ايك منضبط نوشته محض متفرق يا د داشتين نهيس -



CS CULL ES

# فَهُمُ لَا يَسْمَعُونَ ۞ وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي آكِنَّةٍ مِّمًا تَدَعُونَا إِلَيْهِ

مووہ سنتے ہی نبیس سے اور کہتے ہیں کہ مارے دل پردول کے اندر ہیں اس بات ہے جس کی طرف آپ ہمیں بلاتے ہیں

وَفِي اذَانِنَا وَقُرٌ وَمِنُ بَيُنِنَا وَيَيْنِكَ حِجَابٌ فَاعُمَلُ إِنَّنَا عَمِلُونَ ۞

اور بارے کانوں میں ڈاٹ ہے اور مارے اور آپ کے درمیان ایک جاب ہے، ہوآپ اپنا کام کیے جائے ہم اپنا کام کررہے ہیں س

قُلُ إِنَّ مَا آنَا بَشَرٌ مِّثُلُكُم يُولِي إِلَى آنَّمَا اللهُكُمُ اللهُ وَّاحِدٌ

آپ کہدد یجئے میں بھی تم ہی جیسابشر ہوں (البتہ) جھ پر وحی نازل ہونی ہے کہ تمھارا خداتو بس ایک ہی خدا ہے

فَاسْتَقِيمُوْ اللَّهِ وَاسْتَغُفِرُوهُ طُووَيُلٌ لِّلمُشْرِكِينَ ﴿ الَّذِيْنَ لَا يُوْتُونَ

سوای کی طرف سیدھ باند سے رہواورای سے معافی جائے رہو ہے اور بری منحی ہے مشرکین کے لیے جوز کو ة

سم قرآنا۔ یعنی وہ کتاب جو پڑھی جائے، جو پڑھی جانے ہی کے لیے ہو۔۔۔۔اور آج اس بیسوی صدی عیسوی میں منکروں ہی کا بیان ہے کہ دنیا میں سب سے زیادہ بڑھی جانے والی کتاب قرآن ہی ہے۔

لین قرآن کی ان خصوصیات کا تقاضا توبیتھا کہ سب ایمان لے آتے ،لیکن اکثر مخاطبین نے ایخ قصد واختیار ہے اس کی طرف سے روگر دانی کی ، بتیجہ بیہ ہوا کہ پھر ان میں سنتے بیجھنے کی صلاحیت ہی نہ رہی۔

میم لیخی ہم اپنے طریقے کونہ چھوڑیں گے ،ہم سے کوئی امید قبول کی ندر کھئے ، پھر بھی کہنے کو جی کا مید قبول از را وفخر وعزم کہنے کو جی جائے ۔ آپ جانیں اور آپ کا کام ۔۔۔۔۔۔۔ مشرکوں کا یہ قول از را وفخر وعزم اصرار علی الکفر تھا ، اسی لیے کل ذم میں نقل ہوا۔

آج بھی کتنے''روٹن خیال''اور''ترتی پیندوں'' کی زبانوں پرایسے ہی وعوے فخر وزعم اور پندارتفوق کے ساتھ رہا کرتے ہیں!

عنی ای کی طرف کی سیدهی راه، راوتو حید اختیار کرو۔اوراب تک جوشرک میں مبتلار ہے ہو،اس سے تائب ہوجاؤ۔

## toobaa-elibrary.blogspot.com





# الزُّكُوةَ وَهُمُ بِالْاجِرَةِ هُمُ كُفِرُونَ ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا لَا لَكَذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا لَيْنَ دِيَّةَ اوراتُمُونَ فَي إِلَّا البَّهِ جَلُولًا ايمان لِے آئے اوراتُمُون نے نیک

إنما أنا بشرمثلكم \_ يعنى بيشك مجه مين كوئى قدرت تم كوايمان برمجوركردي كنبين، بلاظ بشريت بصيمتم ويهابى مين \_

رسول اورعظیم ترین رسول کے لیے بشریت کا اثبات، وہ بھی انسا کلمہ حصر اور مثلکم کی تاکید کے ساتھ، قرآن مجید اور شریعت اسلامی کی خصوصیات انتیازی میں سے ہے۔

الـزكونة ـزكونة يهال بطورا صطلاح فقهي كنبيس بفظى عني ميس بيعن تطبير نفس، خواه بواسط مال موياكسي اور طرح ـ

قيل الزكورة بالمعنى اللغوى أى لايفعلون مايزكى أنفسهم وهوالإيمان والطاعة. (روح، ج٢٤/ص:٩٨)

والمراد بالزكونة ههنا طهارة النفس من الأخلاق الرذيلة. (ابن كثير، ج٤/ص: ٨٢) اوريم عن من كي كي من الم النفس من الأخلاق الرذيلة. (ابن كثير، ج٤/ص: ٨٦) أى لايزكون أنفسهم من لوث الشرك. (كبير، ج٢٧/ص: ٨٦) ومن أهم ذلك طهارة النفس من الشرك. (ابن كثير، ج٤/ص: ٨٢)

ومن المدم دون طهاره المعلق من المعلوف، رابل معير المجارة المن المدر المحالة المحالة المحالة المحالة المحالة الم اوراس ليے ميسوال بھی غير ضروری ہوگيا كه زكوة (اصطلاحی) تومدينه ميں فرض ہواً } ہے اور ميسوره مكنی ہے۔

ربير موره على ہے۔ وهه مالآخه ة

وهم بالآخرة هم كفرون هم كى تكراراور كافرون پربالآخرة كى تقديم تاكيد كلام كے ليے ہے۔ والتقديم للاهتمام. (روح، ج ٢٤/ص:٩٨) المساوة المساوك

S Pure Co

الصّلِحتِ لَهُمُ أَجُرٌ غَيْرُ مَمُنُونِ ﴿ قُلُ آئِنْكُمُ لَتَكُفُرُونَ بِالَّذِي مل کے،ان کے لیے بھی نفتم ہونے والا اجربے آ (الف) آپ کہے ارے تم تواس (خداکی تو حید ) کے منکر ہوجس نے خَلَقَ الْاَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَحْعَلُونَ لَهُ آنُدَادًا طَا لِكَ رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴿ ز مین کودووتتوں میں پیدا کردیا، اورتم شریک ایسے کو تھبرارہے ہواوہی توسارے جہانوں کا پروردگارہے کے وَجَعَلَ فِيُهَا رَوَاسِيَ مِنُ فَوقِهَا وَبِرَكَ فِيُهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُواتُهَا اورای نے زمین آس کے اوپر بہاڑ بنادیئے اوراس (زمین) میں برکت رکھدی اوراس میں اس (پردہے والوں) کی غذائمی رکھدیں لے (الف) قرآن مجید نے زوراس بربھی بارباردیا ہے کہ اہل ایمان کواجر جوملتا ہے وہ دوامی وغیر منقطع ہوتا ہے ۔۔۔ نہیں کہوہ ایک محدود مدت تک کے لیے ہو۔ کے وہ کوئی حیونا مونا دیوتا نہیں، وہ تو سارے عالم ومافی العالم کاواحد خالق ور وردگار ہے، تم ایسے ظیم الثان وجلیل القدر آفریدگار کے باب میں اُس کے تفرد کے قائل نہیں! اب اس سے بردھ کر کھلی ہوئی حماقت وسفاہت اور کیا ہوگی؟ کا ئنات کی تخلیق ،ربوبیت ،تدبیرو حکمرانی سب اس کے لیے خصوص ہیں، قانون بنانے والا، قانون چلانے والا، بس وہی اکیلا ہے۔ فی یومین مرادید ماشیدفی سته أیام کے تحت میں گزر چکا ہے کہ اس سےمرادید مارامتعارف ۱۲۲ تصفی کادن ہیں، جس کاوجود آفرینش کا تنات کے بعد ہی ہوسکا ہے، بلکہ طلق دومختلف وقت یا دور مراد ہیں۔ وقد يعبر به عن مدة من الزمان أي مدة كانت. (راغب،ص: ٢١٤) وأريد منه ههنا الوقت مطلقاً. (روح، ج ٢٤/ص: ٩٩) أئنكم لتكفرون أن أن اور ل معنى كفروا نكاركى تاكيد كے ليے ہيں۔ سائنس کی زبان سے سنئے توایک وقت وہ تھا، جب کرہُ ارض کا کوئی الگ ومستقل وجود نہ تھا، بلکہ ایک واحد مادہ سورج کا دخانی غلاف بنا ہوا تھا، پھر دوسرا وقت وہ آیا، جب اس کرہُ ارض نے سورج ہے کث کرائی الگ وستقل حیثیت حاصل کرلی ۔۔۔۔نہب اس کویو مین (دوز مانے ،دو ونت یادومر طے ) ہے تعبیر کرتا ہے۔



ES PSANT ES

# فِی آربعة آیام طسواءً لِلسَّائِلِیُن ﴿ ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِی (بِیسِ) عِاردَتُوں مِن بورے ہیں پوچنے والوں کے لیے ﴿ پھراس نِهَ مان کی طرف توجیکی اس حال میں کدوہ

#### دُخَانٌ فَفَالَ لَهَا وَلِلْارُضِ اتْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرُهًا ﴿ قَالَتَ آتَيُنَا طَآتِعِينَ ۞

وهوال ساتھا، پھراس سے اور زمین سے کہاتم دونوں خوشی ہے آؤیاز بردتی ، دونوں بولے ہم خوشی سے حاضر ہیں و

و جعل فیها رواسی و رواسی پر حاشیه پہلے گزر چکا۔ اہل طبعیات وفلکیات کابیان ہے کہ زمین پہلے ایک کر و ناری تھا، رفتہ ٹھنڈ اہوا، پھراس پر پہاڑ قائم ہوئے۔

وبرك فيها ميمكن بحكم بارش بونے ، زمين ك قابل كاست بونے وغيره كى طرف اشاره بو۔
بما حلق فيه مع البحار و الأنهار و الأشحار و الثمار . (معالم ، ج ٤ /ص ١٢٦)
وقدر فيها أقواتها ييمكن بحكم سلسلة حيات نباتى وحيوانى قائم بونے اورانسان كے ليے ذخير و غذائى فراہم بونے كى طرف اشاره بو۔

قال الحسن ومقاتل: قسم في الأرض أرزاق العباد والبهائم. (معالم، ج٤/ص:١٢٦) ببر حال لفظ جامع ب، برسم كاممكن سامان رزق اس كاندرآ جاتا ب-

فسی أربعة أيسام يہال بھی وہ ۲۴ گھنٹے والے دنوں کے بجائے چار مختلف وقت يا دور مراد ہیں، جن کی پیرچار منزلیں صاف معلوم ہوتی ہیں:۔

(۱) پہلے خودز مین کاظہورا پنے مدار میں۔

(۲) دوسرے اس کی سطح پر پہاڑوں وغیرہ کا وجود۔

(٣) تيسر اس يربارش كانزول -

(۴) چوتھے اس پر نباتات وحیوانات وغیرہ کی پیدایش۔

وراک وشعور مسی عطامواہے، اس کے اظ سے بتاؤ کہتم جن احکام تکوین کے کل بنو کے، اُن پر راضی

ر المالية

بھی رہو تے یاان سے کراہت رکھو گے؟ انھوں نے اپی مخصوص زبان اورا ہے اس مرتبہ شعور وادراک
کے لیا ظ سے جواب میں عرض کیا کہ ہم بسر وچشم حاضر ہیں مطلب یہ ہوا کہ انسان کے علاوہ اور
جو مادی مخلوق اس کا کنات میں ہے، وہ سب قانونِ تکوینی کی پابند بدرضا ورغبت ہے، اپنے درجہ شعور
وتعقل کے مطابق \_\_\_\_ حیات حیوانی ، نباتی ، جمادی کا مسئلہ جتنازیا دہ منکشف ہوتا جا کے گا، اس طوع و کرہ کے معنی زیادہ بھی میں آتے جا کیں گے۔

طوعاً و کرهاً یها استرکیب میں طائعین و کارهین کے مرادف ہیں بیعنی اگر چہمصدر ہیں، کین ان کا استعمال موقع حال پر مواہے۔

انتصابهما على الحال بمعنى طائعتين ومكرهتين. (كشاف، ج٤/ص: ١٨٤) مصدران وقعا موقع الحال. (بيضاوي، ج٥/ص: ٥٤)

السمآء کی بارگزر چرکا ہے کہ عربی میں سماء ہراس چیز کو کہتے ہیں جوشل حجت کے بلند ہو۔ ہو آن مجید کوز مین وآسان کی جنرانی . یت سے مطلق بحث نہیں ، بہت مکن ہے کہ مض خلامراد ہو۔ فعل استواء کا صلہ جب الی کے ساتھ آتا ہے تو اس سے مراد ہوتی ہے کہ اس شے کواینے اصاطر تدبیر میں لایا۔

وإذا عدى بإلى اقتضى معنى الانتهاء إليه إما بالذات أو بالتدبير، وعلى الثاني قوله ثم استوى إلى السماء وهي دحان. (راغب،ص:٢٨٢)

و ههی د حان یعنی اس کا ماده دهوئیس یا بخارات یا گیس کی شکل کا تھا۔ د حان سے یہال ده حقیقی دھوال مرادنہیں جوآگ کی گرمی سے پیدا ہوتا ہے، بلکہ اسے محض مجاز آد خان کہدیا گیا ہے، اس لیے کے دھوال بھی بغیر کسی مادی اور ظاہری سہارے کے چھایا ہوار ہتا ہے۔

ای هی مثل الدخان إشارة إلی أنه لاتماسك لها. (راغب،ص:۱۸۷)
مرظلمانی ولعل أرید به مادتها التی منها تر كبت. (روح، ج ۲۶/ص:۲۰)
مرازی (ساتویں صدی جمری كے شروع اور تیرہویں صدی میچی كے شروع میں بھی)
زیادہ سے زیادہ یہ كہد سكے كه دخان كے معنی تو يہاں سوااس كے اور پجھ نہیں كہ متفرق اجز ایا ساعات جوای میں طے ہوئے یا جڑے ہوئے نہ تھ، اوران میں كوئی روشی نہیں۔

المحمور ندم لعبنا ا

5

#### فَقَ صَهُ نَّ سَبُعَ سَمْوَاتٍ فِی یَوُمَیْنِ وَاَوُ لِی فِی کُلِّ سَمَاءِ پر دووتوں میں آئیں سات آسان بنادیے اور ہر آسان میں اس کے (مناس) اَمُرَهَا طُوزَیْنَا السَّمَاءَ الدُّنیَا بِمَصَابِیْحَ کُو وَحِفُظُا ﴿ لِلْكَ تَقُدِیُرُ حَمْ مِی دیا نا اور ہم نے اس قریب والے آسان کوچانوں کے ذریعہ نے دینت بھی دی اور تفاظت بھی کی میانظام ہے

لامعنی للد خان إلا أجزاء متفرقة غیرمتواصلة عدیمة النور. (کبیر ۲۷ اس: ۹۱) اہل سائنس کا بھی قول ہے کہ ابتداء مادہ کا نئات گھٹی ہوئی دخانی یا کیسی شکل میں تھا، اس کوسائنس کی زبان میں Nebula ضبابہ بھی کہتے ہیں۔

المجل میداد کام تکوین ہوں یا تشریعی ، اُن آسانوں کے فرشتوں کو ملے یا جو گلوق وہاں آباد ہواُن کو غرض ہر طرح وہاں ترتیب حکومت قائم ہوگئی۔

أى أو حى إلى أهلها بأو امره و نواهيه . (بيضاوى، ج٥/ص:٥٥)

أى ورتب مقررا في كل سمآء ماتحتاج إليه من الملائكة ومافيها من الأشياء التي لا يعلمها إلا هو. (ابن كثير، ج٤/ص: ٨٣)

فالوحى عبارة عن التكوين .... أو أوحى إلى أهل كل منها أو امره و كلفهم مايليق بهم من التكاليف. (روح، ج ٢٤/ص: ١٠٣)

فقضهن سيومين يعني اس كيم برق وقادر مطلق في ساتول آسانول كي ترتيب دو وتتول ميس كردس -

اس کرؤ زمین کے علاوہ اس ابتدائی مادے سے اور دنیا کیس تخلیق ہو کیں ، اتنا تو بہر حال قرآن مجیدنے بار بار بیان کیا ہے۔

سبع ہے مراد معین عدد سات کا بھی ہوسکتا ہے اور مطلق عدد بھی۔ یو مین پر حاشیہ ابھی گزر چکا، یعنی دومختلف وقت یا دور۔

و او حی .....امرها۔ آیت سے اتناتو بہر حال معلوم ہوجاتا ہے کہ اس زمینی آسان کے علاوہ چھآسانی فضائیں اور ہیں، اور ان فضاؤں کی حقیقت جو کچھ بھی ہو۔



#### S Phylip Co

#### الْعَزِيْزِ الْعَلِيْمِ ﴿ فَإِنْ اَعُرَضُوا فَقُلُ اَنْذَرُتُكُمْ صَعِقَةً مِّثُلَ صَعِقَةٍ فدائ بمدةوت وبمد لم كال ق الرياول (اب بمي) اعراض كرينة آب كه د بيئ كرين آنت عدراتا بول جيئ آنت

ال (اورات محكم انظامات ال خدائ واحد، بمدنوال كسوااوركون كرسكتاب؟)
العزيز العليم العزيز من اشاره م كركمال قدرت كى جانب اور العليم من كمال علم كى جانب وماأحسن هذه الحاتمة، لأن تلك الأعمال لاتمكن إلا بقدرة كاملة وعلم محيط. (كبير، ج٧٧/ص: ٥٥)

السمآء الدنيا۔ قريب والے آسان سے مرادائل زمين سے قريب ترين آسان ہے، يہى جوز مين سے دکھائی و براج۔

سمآء کا ترجمہ کوئی اسیاق میں اگر ضبابہ (Nebula) یا کہر سے کرنا چا ہے تو بے تکلف کرسکتا ہے، ضبابہ یا کہروہ لطیف مادی چا در ہے، جوکرہ زمین کو ہر طرف سے گھیرے ہوئے اور اپنے لیپٹ میں لیے ہوئے ہے۔

مصابیح مصابیح سےمرادستارے ہیں۔

أى من الكواكب. (روح، ج ٢٤/ص: ١٠٤)

والمصابيح أعلام الكواكب. (راغب،ص:٣٠٦)

اور یمی ہیں بلک قرآن مجید میں جہال کہیں بھی مصباح آیا ہے ( بجز سورة النور کے ایک آیت کے ) ہر جگہ مرادستارہ ہی ہے۔

کل مصباح فی القرآن فہو کو کب إلا الذی فی النور. (أبو البقاء، ص. ١ ٢٨٤) يہاں ذكر ستارول، سيارول كے اس پہلوكا ہے كہ ان كى روشى سے اس فضائے زمينى كى آرايش وزيبايش قائم ہے، اوريحقيقت عالم وعامى سب كے مشاہدے كى ہے۔

حفظاً۔ حفاظت مرادتا ثیرات شیطانی سے حفاظت بھی ہوسکتی ہے اور عام آفات سے حفاظت بھی۔

وحفظهما إما من الآفات أو من الشياطين المسترقة للسمع. (روح، ج٢٤/ص:٤٠١).



#### 

اَلَّا تَعُبُدُوۤ اللَّهُ طَ قَالُوُا لَوُشَاءَ رَبُّنَا لَانُزَلَ مَلْفِكَةً فَإِنَّا بِمَا ٱرُسِلُتُمُ بِهِ

کہ بجزاللہ کے اور کسی کی عبادت نہ کرو سالے وہ بولے اگر ہمارے پروردگار کو یہی منظور ہوتا تو وہ فرشتوں کو بھیجنا ہتو ہم تو اس پیام ) کے

اور ظاہر ہے کہ جب اتنااہتمام سب سے نچلے آسان کا ہے تواس سے اوپروالے آسانوں کی محفوظیت تواس سے بھی کہیں بڑھ کر ہوگی۔

یمی مضمون سورۃ الصافات (آیت: ۷) اورسورۃ الملک (آیت: ۵) میں بھی آیا ہے، دونوں کے شروع میں ان دونوں جگہوں کے حاشے بھی دیچھ لیے جائیں۔

ال العنی جس طرح وہ قویس دفعة ہلاک کردی گئی تھیں ہتم بھی کسی آفت نا گہانی میں بہتا کرے ہلاک کردیے جاؤ۔

مثل صعقة بيتنبيه يامليت صرف فورى اورشد يدوقوع بلاكت كے اظ ہے ہے۔
المراد عذابا شديد الواقع كأنه صاعقة مثل صاعقته . (روح، ج٢٥ / اص ١٠٩)
فإن أعرضوا يعنى يدلوگ اگرات دلاكل كے باوجود بھى اقرار توحيد سے انكار واعراض كرتے رہيں۔
عداد و ثمو د يا دو ثمود كے نام قرآن مجيد ميں اليے موقع انذار پر بار باراس ليے آتے ہيں
كر آن كے خاطبين اول يعنى عرب ان كے حالات سے خوب واقف ومانوس سے۔

سل یعنی وہ ہرطرح کی سعی بلیغ انھیں اس سئلہ تو حید کے سمجھانے کی کرتے رہے۔

أى اجتهدوا بهم وأتوا بحميع وجوه الحيل. (كبير، ج٧٧/ص:٩٧)

. والجهتان كناية عن جميع الجهات .... والمراد بإتيانهم من جميع الجهات

بذل الوسع في دعوتهم. (روح، ج٢٤/ص:١١٠)

جاء تھے۔ ھے ضمیر جمع ہے عالانکہ ذکر صرف دو کا گزراہے عاداور شمود کا الیکن تثنیہ کے موقع برخمیر جمع لا ناعر بی میں عام ہے۔

ففيه اطلاق الحمع على الاثنين وهوشائع. (روح، ج ٢٤/ص: ٩٠٩)





# كَفِرُونَ ﴿ فَامَّا عَادٌ فَاسْتَكْبُرُوا فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا مَعْرِين فِي الْكَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا

مَنُ اَشَدُ مِنَّا قُو اللَّهُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَهُمُ هُوَ اَشَدُ مِنْهُمُ قُوةً 4

ہم ے کون قوت میں برھ رہے؟ ان کی نظراس پر نہ گئی کہ ان ہے قوت میں برھ کراللہ ہے جس نے آھیں بیدا کیا؟

وَكَانُوا بِالْتِنَا يَحُحَدُونَ ﴿ فَأَرُسَلُنَا عَلَيْهِمُ رِيْحًا صَرُصَرًا فِي آيَّامِ

اوروہ ہماری آیوں کا انکار کرتے رہے کی سوہم نے ان پرتیز آندھی بھیجی ایسے دنوں میں (جوان کے حق میں)

سمل (ایخ خیال ویندار کےمطابق)

ان قدیم منکروں کا جواب وہی تھا، جورسول الله صلی الله علیہ وسلم کے زمانے میں بھی ان کی زبانوں پر رہا، یعنی اگر خدا کو واقعی ہماری ہدایت منظور تھی تو بجائے آدمیوں کے خود دیوی دیوتا ہی اتر کر کیوں نہ ہمارے پاس آگئے، جوہم کوشک اورا نکار کی گنجایش ہی نہ رہتی تو ہم تو تمھارے بیام ویام کے قائل نہیں۔

ہماأرسلتم به کافروں نے یفقرہ پیمبروں کے خیال کی ترجمانی میں کہااور قرآن میں یہ اسلوب بیان عام ہے۔

أى على زعمكم. (روح، ج ٢٤/ص:١١١)

ليس بإقرار بالإرسال وإنما هو على كلام الرسل وفيه تهكم. (مدارك، ص: ١٠٧١) ليس بإقرار منهم بكون أولئك الأنبياء رسلاً، وإنما ذكروه حكاية لكلام الرسل. (كبير، ج٧٦/ص: ٩٦)

انکار وابطال کر کے اپنے خداوندی نشانات تکوینی اور آیات تشریعی دونون کا انکار وابطال کر کے اپنے ہی ڈھر ے پر قائم رہے۔

بغیرالحق ۔بندول کے لیے اسکبارتو ہمیشہ ہی ناجائزہ، بغیرالحق کے اضافے نے میہ بتادیا کہ ان لوگوں کے پاس اسکبار کی کوئی بنیا دخودان کے معیار ہے بھی نتھی۔ ر المالية

S Plant 2

#### تَحِسَاتٍ لِّنُدِي قَهُمُ عَذَابَ الْبِحِزُي فِي الْحَيوْةِ الدُّنْيَا الْوَلْعَذَابُ منوس تَق كه بم أصل (اى) دنيوى زندگى مِن عذاب رسوالى كا مزه چَهادي اورعذاب

#### الْاجِرَةِ ٱلْحُرَى وَهُمُ لَا يُنْصَرُونَ ﴿ وَأَمَّا ثُمُودُ فَهَدَيْنَهُمُ

آخرت تورسواتر ہوگا اور انھیں ( کوئی ) مددنہ بینے سکے گی ال اور جو ثمودوالے تصقوم نے آھیں را و ہدایت دکھائی

من أشد منّا قوۃ ۔ بینعرۂ خودی اپنی قوت کا زعم، اپنے قانون و آ کین کی بالادی ، بیسار کی خدافراموش اور آخرت فراموش متدن قوموں میں مشترک رہی ہے ۔ بین نعرۂ خودی آج روس کا بھی ہے، اور ذراد ھیے لہجہ میں برطانیہ کا بھی ۔ اور اٹلی اور جایان کا تھا۔
ساتھ جرمنی اور اٹلی اور جایان کا تھا۔

أولم .....قوة \_ يعنى ان يج فهمول كى تمجھ ميں اتن موٹى سى بات ندآئى كد بندے كوتو بهر حال وبہر صورت امن وعافيت وبہر صورت خدائى تا نون كامحكوم و پابند ہوكر رہنا ہے، اس كے سواد نيا ميں كوئى صورت امن وعافيت كے بسركرنے كى نہيں \_ قوم عاد بر حاشے بہلے كر رہے ہيں \_

یجحدون \_ جحد وه انکار ب جوضداور بث دهری سے ہو۔

الححود نفى مافى القلب وإثباته وإثبات ما في القلب نفيه. (راغب،ص:١٠٠)

أى كانوا يعرفون أنها حق ولكنهم ححدوها. (مدارك،ص:١٠٧٢)

الے یعنی عذاب خرت جو کہیں زیادہ سخت اور سارے اہل محشر کی نظر میں ہونے کے باعث کہیں زیادہ رُسواکن بھی ہوگا، وہ تو بہر حال ابھی پردہ غیب میں ہے۔ بیعذاب ہلاکت جوہم نے ان پر دنیا میں نازل کیا، اس سے بید دنیا ہی میں خلقت کی نظر میں حقیر وذلیل ہوکر رہے کہ قوت وشوکت کے اتنے دعووں کے باوجودا سے کو بچانے پر ذرا بھی قادر نہ ہوسکے۔

فی أیام نے سات نے نحس سے صرف بیم راد ہے کہ وہ وقت ای نزولِ عذاب الہی کے باعث ان لوگوں کے حق میں منحوس نکلا۔

عن مالك يعنى شدائد لاخير فيها. (ابن العربي، ج٤ /ص: ٨٢) معنى كون هذه الأيام نحسات أن الله أهلكهم فيها. (كبير، ج٢٧ /ص: ٩٨)

ا د د د

فَ اسْتَحَبُّوا الْعَمْى عَلَى الْهُلاى فَاحَلْدَتُهُمْ صَعِقَةُ الْعَذَابِ الْهُوْنِ مُرابَى وَالْهُونِ مَرابَى وَبِند كِيا، موان كوعذاب مرابا ذلت كى آفت نے آ بُرُا

بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ وَنَحَيْنَا الَّذِيْنَ امَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴿ وَيَوْمَ

بسببان كروتول كے كا اور م نجات در د كال اوكول كوجوايمان لائداد ( مم سے ) درتے تصاور (يادولا يے العي دودن) جسون

ورنگی متعین دن یا مخصوص زمانے کے دمنحوں 'ہونے کاعقیدہ ہی سرے ساسلام میں نہیں۔
ولیس هذامم ایز عمد الناس من حصوصیات الأوقات (روح، ج ۲ /ص: ۱۸)

ریخوست کاعقیدہ تو اُن مشرک قوموں کا ہے جوتا شیرہ تصرفات کوا کب کے قائل ہیں۔
فقید ابن العربی مالکی ان ضعیف وموضوع روایتوں کا ذکر کر کے جن میں یوم چہارشنبہ کی
"مخوست" وارد ہوئی ہے لکھتے ہیں کہ اِن هذا لهوالحهل المبین اور پھرمغازی کی اس روایت کا
ذکر کر کے جس میں دوشنبہ سے لے کر چہارشنبہ تک کی فضیلت آئی ہے، لکھتے ہیں:۔

فالآثار الصحاح دليل على فضل هذا اليوم وكيف يُدعى فيه تغرير النحس بأحاديث لاأصل لها.

" کے جب متندآ ٹارے اس روز کی نضیلت ٹابت ہوگئ تو کیے اے بے اصل روایتوں کی بناپر منحوس مظہر ایا جاسکتا ہے۔" بناپر منحوس مظہر ایا جاسکتا ہے۔"

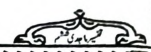
اور پھر کہتے ہیں کہ بعض تو موں نے سمنی مہینوں کے بعض سعد ونحس تاریخوں کا نقشہ تیار کیا ہے۔ مسلمانوں کو جواللہ پر بھر وسدر کھتے ہیں ان کی طرف توجہ کرنا بلکہ ان پر نظر کرنا ہی جائز نہیں۔

وقد صور قوم أياماً من الأشهر الشمسية ادعوا فيها الكرامة، لا يحل لمسلم أن ينظر إليها ولا يشتغل بآلاتها، والله حسيبهم. (ابن العربي، ج٤/ص:٨٣)

أيام - سورة الحاقة مي تقرر كا ملح كى كديد مت يور ايك بفتح كى ربى \_

کلے اس آخری تقری کے ایک بار اور اس حقیقت کو واضح کردیا کہ عذاب اللی جب بھی آتا ہے بندوں کی اختیاری بددین کے پاداش ہی میں آتا ہے۔۔۔۔۔اور اس طرح کی تقریحی





# يُحْشَرُ أَعُدَآءُ اللَّهِ إِلَى النَّارِ فَهُمُ يُوزَعُونَ ۞ حَتَّى إِذَا مَا جَآءُ وُهَا

الله ك دشمن دوزخ كى طرف جمع كرك لائے جائيں گے، پھر دورو كے جائيں گے، يہاں تك كدوہ جب اس تك بينج ہى جائيں گے

#### شَهِدَ عَلَيْهِمُ سَمْعُهُمُ وَأَبْصَارُهُمُ وَجُلُودُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعُمَلُونَ ۞

تو ان کے کان اوران کی آئھیں اور ان کی جلدیں ان پر ان کے اعمال کی گواہی دیں گے 14

نقرے قرآن مجید میں بڑی کثرت ہے آئے ہیں،جن سے پوری روشیٰ اس فرق پر پڑجاتی ہے جوعام تکوینی حادثوں (زلزلہ، قبط، وہا،سیلاب وغیرہ) اور عذاب الہی کے درمیان ہوتا ہے۔

بماکانوا یکسبون انھیں کے انکار اور سرکشی کی بنایر

أى من التكذيب والجحود. (ابن كثير، ج٤/ص: ٨٤)

ف است حسوا العمى على الهدى \_ اس تصريح في ايك بار پھر بيصاف كرديا كه مدايت وايمان كاردو قبول اختيار عبد كى چيز ہے اوراس پرعذاب يا اجرم تب موتا ہے \_

أى فاحتاروا الكفرعلى الإيمان. (مدارك، ص: ١٠٧٢) معالم، ج٤/ص: ١٠٥٥) فهديناهم يعنى راوم التيان برواضح اورروش كردى، ان كي يغمر كواسط \_\_ فهديناهم الرشد. (مدارك، ص: ١٠٧٢)

قال ابن عباس بينا لهم سبيل الهدى، وقيل دللناهم على الحير والشر. (معلم، ج٤/ص: ١٢٩) قال ابن عباس رضى الله عنهما وأبو العالية وسعيد بن حبير وقتادة والسدى وابن زيد بينا لهم. (ابن كثير، ج٤/ص: ٨٤)

11 یہ منظراس وقت کا ہے، جب عرصة محشر میں ان لوگوں کو دوزخ کے قریب لے آیا جائے گا،اور آگ ہی آگ اُور آگ ہیں ہر طرف نظر آئے گی ،حساب کتاب اُس وقت شروع ہور ہا ہوگا۔

یہ گواہیاں اگر صرف زبان حال ہے ہوتیں، جب بھی شبوت جرم کے لیے بالکل کافی تھیں، لیکن جیسا کہ آگے قرآن ہی تصریح کر رہا ہے، یہ گواہیاں نطق اور کلام کے ساتھ ہوں گی۔
ماجآء و ھامیں مازا کدہ عنی تاکید کے لیے ہے۔

و المرام المعندي

ES CUNIC ES

وَقَالُوا لِـحُـلُودِهِمُ لِمَ شَهِدُتُمُ عَلَيْنَا ﴿ قَالُو ٓ ا أَنْسَطَقَنَا اللَّهُ الَّذِي آنْطَقَ اورده لوگ إِنْ الْحِمالِ اللهُ الَّذِي آنْطَقَ اورده لوگ إِنْ الْحِمالِ عَلَيْنَا ﴿ قَالُو ٓ اللَّهُ اللَّهُ الَّذِي آنَطَقَ اورده لوگ إِنْ اللَّهُ اللَّهُ الَّذِي آنَطَقَ اورده لوگ إِنْ اللَّهُ اللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّلَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

كُلُّ شَنَّى وَهُ وَ حَلَقَكُمُ أَوَّلَ مَرَّ إِ وَإِلْيَهِ تُرْجَعُونَ ﴿ وَمَا كُنتُمُ

ہر چیز کو گویائی دی ہے، اورای نے توتم کواول بار پیدا کیا تھا، اورای کے پاس بھرلائے گئے ہو 19 اورتم اس بات سے

تَسْتَتِرُونَ أَنْ يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلَا أَبْصَارُكُمْ وَلا جُلُودُكُمْ

ا پے آپ کو پھیا ہی نہیں سکتے تھے کہ تمھارے خلاف تمھارے کان اور تمھاری آئکھیں اور تمھاری جلدیں گواہی دیں

ما مزيدة للتأكيد. (مدارك، ص:١٠٧٣)

فہم یو زعون۔ دوز خیوں کا جھنڈ بے شار ہوگا۔ ایک خاص مقام پر بہنے کرآ کے چلنے والوں کوروک دیا جائے گا کہ بیجھے والے بھی برابرآ جائیں۔

ای یحس اولهم علی آخرهم لیتلاحقوا وهو کتابة عن کترتهم (روح، ج ۲۱ اس: ۱۸)

19

15 جواعضاء خاموش وغیرگویا بین کل گویا بمورکتنی سیدهی اور تجی بات کمیں گے کہتم جمیں تو خاموش وغیرمتکلم سمجھ رہے تھے، یہ بتاؤ کہ زبان جسے تم گویا و ناطق سمجھ رہے ہوخودای مضغہ گوشت میں یہ قوت گویا کی کہاں ہے آگئ ؟ کیا اُس نے یہ قدرت ازخود حاصل کرلی تھی ؟ اس مضغہ گوشت میں یہ قوت ایک قادر مطلق بی بے تکم تکوینی سے تو آئی۔ اس ایک چیز کے سوااس میں اور جم میں کوئی فردہ مجر فرق بھی تو نہیں ، تو پھر بعینہ وہی تھی تی اس وقت جب ہم سے متعلق ہوگیا تو جم بھی ٹھیک زبان بی کی طرح ناطق ہوگیا تو جم بھی ٹھیک زبان بی کی طرح ناطق ہوگئے ، اس میں چرت کی بات بی کیا ؟

و قدالوا مستعلینا۔ اہل دوزخ دنگ وجران رہ کراپنے ہی اعضائے جمم سے سوال کریں گے کہ ارب ایشتھیں ہوکیا گیا؟ ہے آج تم بولنے کیے لگ گئے؟ ہم نے تویہ جو کچھ کیا دھرا تھا، سب تمعارے ہی واسطے تو کیا تھا! دنیا میں کثرت سے لوگ ایسے ہیں جو اشیاء میں اللہ کے رکھے ہوتے خواص طبعی کوان اشیاء کی ذاتی خاصیت سمجھ رہتے ہیں۔

وإليه ترجعون اورسابقه صرف اى سے پراہے،ندكمى اور سے



STORE OF

کیےاس مخوایش ہے نائدہ اٹھاتا؟

وَلَٰكِنَ ظَنَنْتُمُ أَنَّ اللَّهَ لَا يَعُلَمُ كَثِيْرًا مِّمًّا تَعُمَلُونَ ﴿ وَذَٰلِكُمُ ظَنَّكُمُ بلکہ تم تواس گمان میں رہے کہ اللہ کو تمھاری اکثر ہاتوں کی خبر ہی نہیں 😷 اور تمھارے ای گمان نے الَّذِي ظَنَنتُمُ بِرَبِّكُمُ اَرُد لَكُمُ فَاصْبَحْتُمُ مِّنَ الْخَسِرِينَ ﴿ فَإِنْ يُصْبِرُوا جوتم اپنے پروردگار کے ساتھ رکھتے تھے تھے تھے سے برباد کیا اورتم گھاٹے میں پڑ کررہے ہے ایں سواگر پیلوگ مبرکریں فَالنَّارُ مَثُوًى لَّهُمُ طُوَاِنُ يَّسُتَعُتِبُوا فَمَاهُمُ مِّنَ الْمُعُتَبِينَ ﴿ وَقَيَّضَنَا جب بھی دوزخ ہی ان کا ٹھکا ناہے،اورا گروہ عذر کرنا جا ہیں تو ان کی معذرت قبول نہ ہوگی ۲۲ اور ہم نے ان کے لیے لَهُمُ قُرَنَاءَ فَزَيَّنُوا لَهُمُ مَّا بَيْنَ آيُدِيْهِمُ وَمَا خَلُفُهُمُ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ بجھ ماتھ رکھنے والے مقرر کرر کھے تھے سوانھوں نے ان کے کرتوت الگلے اور بچیلے ان کی نظر میں خوشنما کردکھائے تھے اوران کے الْقَولُ فِي آمَمِ قَدُ خَلَتُ مِنْ قَبُلِهِمْ مِّنَ الْحِنِّ وَالْإِنْسِ عَ إِنَّهُمْ كَانُوا حق میں بھی ان سے قبل گزرے ہوئے جنات اورانسانوں کی قوموں کے ساتھ (اللّٰد کا) قول پورا ہوکررہا، بے شک وہ سب ◄ الى كوناقص سمجھا ہے، كسى نے بيكہا ہے کہ خدا کوعلم صرف کلیات کا ہوتا ہے جزئیات کانہیں ،اور کسی نے بچھاور۔ بہر حال مشرکین کوصفات كمالية الهيه بي كي مجھنے ميں شديد هوكر لكى ہے خصوصاً صفت علم كے باب ميں۔ مشر کا نہ عقائد ہی کا نتیجہ بیہ ہوتا ہے کہ انسان برابر بد کردار یوں میں میڑار ہتا ہے، اوراس کا پوراانجام حشر میں جا کرظا ہر ہوگا۔ ۲۲ یعنی اگریتن به تقدیر ہوکر صبر و خاموشی ہے کا م لیس اور کوئی عذر معذرت نہیش کریں، جب بھی ان کے حق میں کوئی رہایت نہ ہوگی ،جسیا کہ دنیا میں بھی ہوجا تا ہے،اورعذرخواہی مجی اگر کرنا جا ہیں تو اس دارالجزامیں بالکل بے کارٹابت ہوگی۔آخرت تو صرف ظہور نتائج کامحل ہے، وہاں اگر دارالعمل والے تانون کی ذرا بھی گنجایش ہوتی توسب سے پہلے اہلیس اپنی توبہ کے



خسِريُنَ ﴿ وَقَالَ الَّذِيُنَ كَفَرُوا لَا تَسْمَعُوا لِهِذَا الْقُرُانِ وَالْغَوْا فِيَهِ خسارے میں رہے سے اور کافر کہتے ہیں کہ اس قرآن کو سنو ہی مت اور اس کے درمیان میں غل مجاویا کرو لَعَلَّكُمْ تَغُلِبُونَ ۞ فَلَنُ ذِيفَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا عَذَابًا شَدِيدًا وَّلَنَحْزِيَّنَّهُمُ شاید(ای طرح) تم غالب آ جادُ سهر سوہم (ان) کا فروں کو بخت عذاب کا مزہ چکھا کیں گے اور جو بری بری أَسُواَ الَّذِي كَانُوا يَعُمَلُونَ ۞ ذَلِكَ جَزَاءُ أَعُدَاءِ اللَّهِ النَّارُ؟ حرکیں یہ کرتے رہے ہیں ان کی سزا دے کر رہیں گے، یبی سزا ہے اللہ کے وشمنوں کی لیعنی دوزخ لَهُمُ فِيُهَا دَارُالُخُلُدِ طَجَزَآءُ بِمَا كَانُوا بِالْتِنَا يَحُحَدُونَ ١ وہاںان کے لیے بیشکی کا مقام ہوگاس کے بدلے میں کدوہ ہماری آیوں کا انکار کرتے رہتے تھے سم (الف) ۲۳ ه بربدی، برنافرمانی، برمعصیت بسی نه کسی دوست ، رفیق بی کی ترغیب وتشویق كا آخرى نتيج موتى ب،اس حقيقت كى جانب يهال اشاره بـ حق عليهم القول قول عمراداس كاعذاب بجس كاكتق موكرربا أى كلمة العذاب. (بيضاوى، جه /ص:٧٤) فی أمم فی مرادف ہے مع کے ۔ ( أبوستود، ج ۵/ص: ۳۴۲، قرطبی، ج١٦/ص: ۳۵۵) فى النس يهال يه تلاديا كه يقانون اللى شروع سے جلاآ رہاہے، ہرامت ہردور میں اس کے تحت میں رہی ہے۔ اوران بیمبریرانی آوازے غلبہ یالو،جس سے بیخودہی بارکر،تھک کر حیب ہوجا کیں) مشرکوں نے جب دیکھا کہ پیمبراین تبلیغ ہے رکتے نہیں ، اورقر آن برابر دلوں میں گھر کرتا جاتا ہے،توایک تدبیریمی مجھ میں آئی کہ سرے ہے قرآن کی آواز ہی کو کانوں تک نہ چہنینے دیا جائے اور نر آن جب رسول صلی الله علیه وسلم سنار ہے ہوں تو اتناغل مجایا جائے کہ ان کی آواز سن ہی نہ پڑے۔ این (الف) (این ضداورہائے) بحدون - جحود برماشيگزرچا ہے کہاس مرادوہ انکارنہیں ہوتا جس کی بنیاد کی غلطهمی یا ناوا تغیت بر مو، بلکه مرادوه انکار موتا ہے، جو ضداور مث دھری سے پیدا موتا ہے۔

ورنم لين

وقسال اللذيسن كفروا ربنسا أرنسا اللذين اصلنا من البحن والإنس

نَجُعَلُهُ مَا تَحُتَ اَقُدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ الْاَسْفَلِيُنَ ﴿ إِنَّ الَّهِ يُنَ قَالُوُا مِنَ الْاَسْفَلِيُنَ ﴿ إِنَّ الَّهِ يُنَ قَالُوُا مِمَ الْمِيلِ الْحِيلِ مِن مِنْ الْاَسْفَلِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ يَكِ جَن لَوْلُول نَهُ الْمُ الْمُ اللَّهِ مُن اللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ اللْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

کہ ہمارا پروردگار اللہ ہے، پھر(اس پر) قائم ہے ۲۶ ان پر فرشتے اتریں کے کہتم نہ اندیشہ کرو

لهم فیها دارالحلد عذاب جہنم کی بیشکی پرایک اورنس! ماحب بحرنے یہاں ایک نحوی سوال اٹھایا کہ دارالحد لدتو خودظرف ہے، پھراس کے لیے فیہ اکی ظرفیت کیسی؟ اور پھرقر آن میں ایک اورنظیر لقد کان لکم فی رسول الله اُسوة حسنة کی اورایک شاعر کامصر عدو فی الله إن لم یتصفو آئم عدل پیش کر کے جواب دیا ہے کہ ایس ترکیبیں زوروتا کید کے موقع پردرست ہیں۔ (بحر، جے کہ اُسی کی عدل پیش کر کے جواب دیا ہے کہ ایسی ترکیبیں زوروتا کید کے موقع پردرست ہیں۔ (بحر، جے کہ اُسی کے دانتہائی میں ہوگی، جب کا فراپ کو بہتلائے عذاب یا کیں گے۔ انتہائی جھنج ملاہ ہے اور جوش غضب میں بہی جا ہیں گے کہ این گراہ کرنے والوں کو، حالا نکہ وہ بھی اسی دوز خ

بی میں کہیں ہوں گفت ہیں ہی جا ہیں ہے اور اپنے سراہ کرنے دو اوں و مھالا ملہ دہ کی دور میں۔ ہی میں کہیں ہوں گے،اپنے قریب موجود پائیس اور اپنے پیروں سے روند کرر کھ دیں۔ ویکس کی ساز میں مار در سے معرف اور کی گراہی

اضلّٰ امن الحن والإنس ينص البيل صاف دواضح ہے كمانسان كى كمراہى شيطان (جنات خبيث) كى طرف ہے ہے كارنسانوں كى طرف ہے ہى ا

کی دین توحید اختیار کیا، اورای پر ثابت قدم رہے، اس سے ان کا قدم رہے، اس سے ان کا قدم رہے، اس سے ان کا قدم رہے،

ثم ثبتوا على الإقرار ولم يرجعوا إلى الشرك (روح، ج ٢٤ /ص: ١٣٠) معناه ولم يشركوا به شيئاً ولكن تمّوا على التوحيد (ابن حرير، ج ٢١ /ص: ٤٦٤) عن محاهد: أسلموا ثم لم يشركوا به حتى لحقوا به (ابن حرير، ج ٢١ /ص: ٤٦٥) عن عكرمة: استقاموا على شهادة أن لا إله إلا الله (ابن حرير، ج ٢١ /ص: ٤٦٥) مدين اكبر حضرت الوبكر شي يمعني مروى بين : -



#### S MINE ES

# وَلاَ تَحُزَنُوا وَابَشِرُوا بِالْحَنَّةِ الَّتِي كُنْتُم تُوعَدُون ﴿ نَحُنُ اَوُلِيَّوْ كُمُ اللَّهِ كُمُ اللَّهِ كُمُ اللَّهِ اللَّهِ كُمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

هم الذين لم يشركوا بالله شيئاً. (ابن حرير، عن أبي بكر الصديق ، ج ٢١/ص: ٢٤)
لم يرجعوا إلى عبادة الأوثان. (روح، عن أبي بكر الصديق ، ج ٢٤/ص: ١٣٠)
آيت سے منافق اور مرتد تو خارج ہو،ی گئے (منافق سے استقامت كيول كرمكن ہے،
اور مرتد وہ ہے جواقر ارا يمان پرقائم ندر ہا) باقی اخفاء ايمان كارد بھی لفظ قبالوا سے نكل رہا ہے يعنى كوئى محض دل سے تو تو حيد كا قائل ہو، گراقر ارنہ كرد ہا ہو، و مستحق اس بشارت كانهيں۔

ربا۔ صفت ربوبیت کی خصیص اس لیے فرمائی گئی کہ شرکوں کوسب سے زیادہ دھوکا اس مفت ربوبیت میں ہوا ہے۔ کارساز ہی وہ دوسرے کو جانتے ہیں، درنہ خالق تو شاید ہی کسی کا فرنے مسلم غیراللّٰد کو سمجھا ہو۔ ضرورت اسی صفت ربوبیت پراستقامت کی تاکید کی تھی۔ شرک عموا دنیا میں صفت ربوبیت اور اس کے مقتضیات میں دھوکا کھانے سے پیدا ہوا ہے۔

نے استقاموا۔ مرشد تھانویؒ نے فرمایا کہ استقامت اپنے اطلاق کے لحاظ ہے ہرورجہ ومرتبه استقامت کوشامل ہے۔ (تھانوی، ج۲/ص:۴۵۲)

کے (پیمبروں اورصد یقوں کی زبان سے)

مومن ناظر کوچاہیے کہ جب اس آیت پُر بشارت پر پہنچے ، تو آ سے بروصنے ہے بل ذرااپی موت کے وقت کا اس وعد ہُ اللّٰی کے ساتھ مراقبہ کرلے۔ نزع میں کہ انتہائی بے بسی کا وقت ہوتا ہے سیمڑ دہ رحمت کس درجہ باعث بشاشت وشاد مانی ہوگا!۔۔۔۔زبان کا کوئی لفظ مسرت وانبساط کی اس انتہائی کیفیت کو اواکر ہی نہیں سکتا۔

جلال الدین سیوطی نے شرح الصدور میں تمیم داری صحابی کے حوالے ہے ایک بردی طویل صدیث اس مضمون کی نقل کی ہے کہ مومن صالح کی روح کے بیش کے وقت فرضة موت اس کے پاس اس کی دلچیدوں کا بہتر ہے بہتر سامان لے کرآتا ہے، اور جس طرح بچہ کے نشتر لگتے وقت اسے بہلا میسلالیا جاتا ہے، اس احتفار والے مومن کو انھیں دلچیدوں میں بہلا کر چیکے سے بلاشائیہ تکلیف اُس



کی روح کوجم سے باہر لے آتا ہے، اس گھڑی جم روح کومبارک باددیتا ہے اور روح جم کو، فرشتے اس کے حق میں دعا کیں اور طلب مغفرت کرتے ہیں اور شیطان بچھاڑیں کھاتا ہے کہ شکار ہاتھ سے نکل گیا! (شرح الصدور بص:۲۴)

تنزل علیهم الملائکة یفرشے رحمت اور بشارت کے ہوں گے، اور ان کانزول پہلے موت کے وقت ہوگا، پھر قبر میں، اور پھر بعثت کے وقت بلکہ محققین عارفین نے تو ترقی کر کے یہاں تک کہا ہے کہ ملائکہ رحمت کانزول تو مونین صادقین پر ہروقت اور ہرآن ہوتار ہتا ہے۔

قال المفسرون يعنى عند الموت وأنا أقول في كل يوم آكد والأيام يوم الموت، وحين القبر، ويوم الفزع الأكبر. (ابن العربي، ج٤/ص: ٨٤)

قيل عند الموت وقيل في مواقف ثلاثة: عند الموت وفي القبر وعندالبعث إلى القيامة. (كبير، ج٢٧/ص: ٥٠٥)

الفاظ آیت ہے ایک پہلور قرک کا بھی نگل رہا ہے، مشرک قوموں نے اپنے دیوی دیوتاؤں کو باربار پکارا ہے۔ قرآن مجید بالواسط رہے کہ رہا ہے کہ اگر نزولِ ملائکہ کے آرزومند ہوتواس کا بھی یہ طریقہ نہیں کہ خودان ملائکہ کو پکار نے لگو، بلکہ اللہ اللہ اللہ اللہ شم استقاموا) بس ای سے نزول ملائکہ بھی ہونے لگے گا (تنزل علیهم الملائکة)۔

و لات حزنوا یکی دنیااور یہاں کے مانوسات و مالوفات کی مفارفت پر ذرائم نہ کرو،
اظمینان دلایا ہے ماضی ہے متعلق ب اب خوف و حزن دونوں کا کیا موقع ہے مومن کے لیے،
اب تو ہر طرح فرح و بثاشت کا وقت شروع ہور ہا ہے ، ساری بثارتیں ای وقت کے لیے تو ہیں!
امام رازی نے کہا ہے کہ بیآ یت مومن کے حق میں بہت بڑی بشارت ہے ، اورایک وعدہ
ال امرکا ہے کہا ہے کہ بیآ یت موت کے وقت ہوگا، نہ قبر میں، نہ حشر میں، بلکہ ان سارے
موقعوں پروہ مطمئن و پُرسکون رہے گا۔ ( کبیر،جے کا/ص:۱۰)

المسلم سلام

6 Phy 2

# فِي الْحَيْو قِ اللَّذِيكَ وَفِي الْانِحِرَ قِ تَ وَلَكُمْ فِيهًا مَاتَشْتَهِي آنْفُسُكُمُ وَيُهَا مَاتَشْتَهِي آنْفُسُكُمُ ويَدِي الْكَارِينَ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْمُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْ

#### وَلَكُمُ فِينَهَا مَا تَدُّعُونَ ۞

اورتمحارے واسطے موجود ہے جو چھے بھی تم مالکو ٢٩

اور ہروقت اسے صالحیت کی ترفیب بطریق الہام دیتے رہتے ہیں، اور آخرت ہیں ال کی ملاقات ورفاقت کا ذکرتو قرآن مجید میں باربارآیا ہے۔

مرشد تھانویؓ نے فرمایا کہ امتحان ظاہری وباطنی کے موقع پر فیض ملائکہ نزول سکیت وبرکت کرتار ہتا ہے۔ (تھانوی،ج۲/ص:۲۹۹)

ما حظہ ہو،ارشادہ مورہا ہے کہ جو پچھ بھی تم طلب کرو کے ہر چیز تمھارے لیے حاضر ومہیا ہوگی۔اوراس ملاحظہ ہو،ارشادہ مورہا ہے کہ جو پچھ بھی تم طلب کرو کے ہر چیز تمھارے لیے حاضر ومہیا ہوگی۔اوراس میں ساری ہی مادی وروحانی لذتیں اور حسی ومعنوی راحتیں آگئیں! \_\_\_\_\_اور پھراس ہے بھی ایک قدم آگے بڑھ کر''جو پچھ تمھاراجی جا ہے گاوہ بھی'' خواہ زبان سے مانگویا نہ مانگو سے تق ہے کہ مومن ناظران بثارتوں کو پڑھ کر وجد میں آ آ جائے!

ماتشته انفسکم اس کا ندروه ساری حتی لذتیں اور مادی راحتی آختیں جن کی طلب انسان کے لیط بعی واضطراری ہے۔

مانی قصون اس کے تحت میں وہ ساری معنوی تعتیں شامل ہیں جن کی طلب انسان کے لیے عقلی وافقیاری ہے۔

مؤمن جنتیوں سے متعلق بیرجو بار بارمشاہدے میں آیا ہے کہ عین احتضار کے وقت اُن کے موثوں پرمسکرا ہے آئی ہے، جب نہیں کہ عین وہی وقت اس بشارت ملائکہ کا ہوتا ہوا۔۔۔۔۔ اکبر اللہ آبادی نے اسے اپی شاعرانہ زبان میں یوں کہا ہے۔ ع

ES Plans

#### 

وَعَمِلَ صَالِحًا وَّقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسُلِمِينَ ۞ وَلَا تَسْتَوِى الْحَسَنَةُ

اور فود نیک عمل کرے اور کیے کہ میں تو فرمال برداروں میں سے ہوں اسے اور نیکی

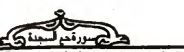
احماس ہی ایذا کا نہ رہا فریاد دفغاں میں کیا کرتا آکھ اپنی لڑی بھی قاتل سے جس وقت تہد خفر تھا گلا

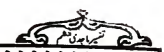
ایک معاصرا الم تحقیق فاصل نے الفاظ"مانشتهی انفسکم" ہے بینکتہ خوب پیدا کیا ہے کہ انفسکم" کے نقاضوں ،مطالبوں ،خواہشوں ،شہوتوں کی کوئی حدونہایت ہی نہیں۔ناسوت کے تنگ ومحدود دائر ہے میں ان سب کے پورے ہوجانے کا کوئی امکان ہی نہیں ، یہ سب جنت کی لامحدود فضا میں بورے ہو کیا ہے۔

اورایک اہل ول نے یہ بات بھی خوب نکالی ہے کہ نفس کے (روح کے نہیں) اشتہائی اور مادی تقاضے بہاں بھی ساتھ نہ دے سکیس گے، جب جسم موجود ہوگا توجسمانی تقاضے بھی اپنی قدر دکھا کیں گے، حور وقصور سب انھیں مطالباتِ نفس کاعملی ظہور ہوں گے تو اہل جنت کے لیے ان کی شکیل مقامات کے بعد ہی ہوگا کہ کوئی خواہش اور آرز و بجز لقائے حت کے باتی نہ رہ جائے گی۔

مسل یعنی بیانداز و بے حساب نعتیں ملیں گی بھی تو اس طرح نہیں، جیسے سائل یا گراکوکوئی کلوائل جائے، بلکہ بوے اعزاز واکرام کے ساتھ ملیں گی، جیسے کی معززمہمان کومیز بان کی طرف سے پیش ہوتی رہتی ہیں! ۔۔۔۔۔ اور میز بان کون ہوگا؟ خود حق تعالی غفور رحیم۔ صفات مغفرت ورجمت سے خاص طور پر مجر پور!۔۔۔ اللہ اللہ اکوئی صدونہایت ہے بندہ پروری، بندہ لوازی، اور مدجمی عزت افزائی کی!

اسم ہے دکرحسن مال کا تھا ،اب ذکرحس عمل کا ہے۔ مسن عسمل صالحا ۔دیجوت الی اللہ کے ساتھ صرورت خودہمی حسن عمل کی ہے ، بلکہ اس قید





نے بیاشارہ کردیا کہ عالم بے مل اور واعظ غیر متق اس بشارت سے خارج ہے۔

المراد أن يتبع القول العمل. (ابن العربي، ج٤ /ص:٥٨)

ليس المعنى أنه تكلم بهذا بل جعل الإسلام معتقده، كما تقول هذا قول الشافعي أى مذهبه. (بحر، ج٧/ص:٤٩٧)

مرشدتھانوی نے فرمایاو عسل صالحاً کی قیدے معلوم ہوا کہ شیخ کوخود بھی عامل ہونا حیات میں برکت نہ ہوگا۔ (تھانوی، ج ۱/ص: ۳۵۲)

دعا إلى الله فل المناه فل

دعا إلى الله فقهاء في السكة عن مين الكهام كه خلوت واعتز ال وسكوت زامدانه سه امر بالمعروف، اولى واشرف م -

فيه بيان أن ذلك أحسن قول. (حصاص، ج٣/ص:٤٧٤)

اور پھراس فرع پر فرع بيمرتب كى ہے كد دوت الى الله فرض ہے، ورندا كريہ فرض ندہ وبلكه صرف نفل ہوتونفل كا فرائض ہے بہتر ہونالا زم آتا ہے۔

ودلّ بذلك على لزوم فرض الدعاء إلى الله إذ لاجائز أن يكون النفل أحسن من الفرض. (حصاص، ج٣/ص:٤٧٤)

و المالية

ES PUNT ES

وَلاَالسَّيْفَةُ ﴿ إِدُفَعُ بِالَّتِى هِي آحُسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَةً عَدَاوَةً الدِي بَيْنَكَ وَبَيْنَةً عَدَاوَةً الدِي بِالْبِيلِ مِولَى، آبِيكَ فِي الْتِي وَلِي كَيْحَ وَهُم كِيامِوكًا كَرَجْنُ فِي مِن اورآبِ مِن عدادت ب

كَأَنَّهُ وَلِي حَمِيمٌ ﴿ وَمَا يُلَقُّهَا إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا \* وَمَا يُلَقُّهَا إِلَّا

ووانیا ہوجائے گاجیا کوئی دل دوست ہوتا ہے سے اوریہ بات انھی لوگوں کونصیب ہوتی ہے جومبر کرتے رہے ہیں،اوراک کونصیب ہوتی ہے جو

ذُو حَظِ عَظِيْمٍ ﴿ وَإِمَّا يَنُزَغَنَّكَ مِنَ الشَّيُطْنِ نَزُعٌ فَاسْتَعِذُ بِاللَّهِ اللهِ اللهِ

براصاحب نعیب ہوتا ہے سے اور اگرآپ کوشیطان کی طرف سے دسوسہ آنے لگے تو آپ اللہ کی پناہ ما تگ لیا سیجے

لاالثانية مزيدة لتأكيد النفى. (روح، ج٢٤/ ص:١٢٣)

کانه ولی حمیم کانه نے پیصاف کردیا کہ پیلازی نہیں کہ اس برتاؤ کے بعدوہ دشمن

دوست بن ہی جائے ،البتہ مشابددوست کے ضرور ہوجائے گا۔

مشہور غیرمسلم لیڈرگا ندھی جی نے جواپنا فلسفہ شانتی اوراہنسا کا چلایا ہے، عجب نہیں جوأس کا

ما خذاصلی یہی آیات ِقرآنی ہوں۔

ساسلے یعنی اس دفاع احسن کی، بدی کی مکافات بھلائی ہے کرنے کی توفیق ہر کس وناکس کونہیں حاصل ہوجاتی، بیتو صرف خوش نصیبوں ہی کے جصے میں آتی ہے یعنی ان کے جصے میں جنھوں نے اسنے کوصبر کا خوگر بنالیا ہوتا ہے۔

ومايلقُها إلا الصابرون - اس مين ذكران نيك بندول كاخلاق وعادات كام - ومايلقُها إلا ذو حظ عظيم بيخوش نصيبى ال كرم تبه اجروتواب كالخاظ سے بيان كى كى م -



# إِنَّهُ هُ وَالسَّمِيعُ الْعَلِيمُ ۞ وَمِنُ الْبِيهِ الَّهُ لَ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ ط

وی (سب) سننے والا ہے(سب) جانے والا ہے اس اوراس کی نشانیوں میں رات ہے اورون ہے اور میا الدہ مال

ممسم (جس سے ندسی کے الفاظ واقوال علی ہیں ندسی کے اعمال واحوال)

و اما .....ن غ یا در سوسه سے یہال مراد عصر وانقام کا در سوسه ہے، معائدین کی مخالفت شدید و پہم کے دفت اس کا پیدا ہوجانا ایک حد تک امر طبعی ہے، تاہم پیمبر کے مرتبے سے فروتر چیز ہے، اس لیے قرآن نے ہرامر ندموم ومعیوب کی طرح اسے بھی شیطان کی جانب منسوب کیا ہے۔ محققین عارفین نے مفہوم میں توسع پیدا کر کے اور مخاطبت میں مراد ساری امت کو لے مستحقین عارفین نے مفہوم میں توسع پیدا کر کے اور مخاطبت میں مراد ساری امت کو لے

کردوسرے شیطانی تاثرات وتصرفات مثلاً حسد، ریا، کبروکیند، کذب وغیرہ کی تحریکات کواس محکم کے

تحت میں لے لیاہے۔

ابھی ابھی تھم صبر کا ملاتھا، صبر ہی اساس اخلاق ہے، اور سعادت اخروی و بہبود و دنیوی کی اصل ،اس آیت سے مقصوداس کے حفظ و بقاکی تاکید ہے۔

مرشد تھانویؒ نے فرمایا کہ آیت سے تین مسلے مستنبط ہوتے ہیں: ایک اصلاحِ اخلاق کی مردرت ۔ دوسرے اس کے لیے مجاہدے کا شرط ہونا۔ تیسرے یہ کہ دسوستہ شیطانی کا امکان کاملین کے لیے مجاہد التجاءالی اللہ میں مانع نہیں۔ (تھانوی، ج۲/ص:۲۹س)

هوالسميع العليم. وه آپ كااستعاذه بهي سن را به اور آپ كي نيت وصالحيت عيمى خوب واقف ہے۔

آیت سے بیاستدلال بھی کیا گیا ہے کہ نزغ یا غصہ کے وقت استعادہ مستحب ہے۔ وفسر عبد الرحمن بن زید النزغ بالغضب و استدل بالآیة علی استحباب

الإستعادة عنده. (روح، ج ٢٤/ص: ١٢٥)

۵ (ندید که یوکی مستقل دیوی دیوتایی)

ر زنم لسنا ک

S Puncia

# لاَ تَسْحُدُوا لِلشَّمْسِ وَلاَ لِلْقَمْرِ وَاسْحُدُوا لِلْهِ الَّذِى حَلَقَهُنَّ بِي مَ لُوك نه مورج بِجود نه جاند کو (بلک) مرف الله بی کو بچره جس نے ان سب کو پیدا کیا اِن گُنتُمْ إِیّاهُ تَعُبُدُون ﴿ فَالِ المُتَ كُبُرُوا فَالَّذِیْنَ عِنْدَ رَبِّكَ اِنْ المُتَ كُبُرُوا فَالَّذِیْنَ عِنْدَ رَبِّكَ اِنْ المُتَ كُبُرُوا فَالَّذِیْنَ عِنْدَ رَبِّكَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

## يُسَبِّحُونَ لَهُ بِالْيُلِ وَالنَّهَارِ

رات اوردن ای کی تیج کرتے رہے ہیں

آیت میں ردآ گیا، تمام ستارہ پرست، آفاب پرست، ماہتاب پرست جابلی قوموں کا،
ارشاد مور ہا ہے کہ رات ہو یا ون، سورج ہو یا چاند، یہ توسب حق تعالیٰ کی مقرر کی موئی علامتیں اور
نثانیاں ہیں، اور اس کی تو حید وعظمت، حکمت وصناعی پرستفل دلائل و شواہد۔ انھیں خود معبور سمجھ لینا
کس درجہ کی جمافت وسفاہت ہے! ملاحظہ تونسیرانگریزی۔

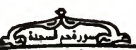
دن ہو یا رات، سورج ہو یا چاند، کا نُناتِ قرآنی میں بیسب کے سب محض آیاتِ الٰہی ہیں بیسب کے سب محض آیاتِ الٰہی ہیں بین اللہ کی قدرت، حکمت وعظمت کی نشانیاں، ہیئت وفلکیات کے مسائل پر بحث قرآن کے موضوع سے یکسرخارج ہے۔

۲ سل یعن اگرتم خدا کے مدعی ہو، اے اہل شرک! تو سارے دیوی دیوتا وَل ہے منہ مور کرصر ف ان کے خالت یعنی حق تعالیٰ ہی ہے تعلق جوڑے رکھو۔

لاتسمدوا۔ اسمدوا۔ سمده سے بہاں اسلامی نماز کا اصطلاحی مجده مراذبیں ، عام عبادت و پرستش مقصود ہے، جبیا کہ اس کے بل بھی کئی بارذ کرآ چکا ہے۔

ولاتشركوابه فماتنفعكم عبادتكم له مع عبادتكم لغيره. (ابن كثير، ج٤ /ص: ٩٠) والسحدة عبارة عن نهاية التعظيم. (كبير، ج٢٧ /ص: ١١)

للشه من و لاللقسر آقاب پرستی و ماہتاب پرستی دنیا میں شرک کے بیدومظہر سب سے زیادہ رہے ہیں، اس لیے تصریح کے ساتھ نام انھیں دونوں کا ارشادہ واہے۔



MY وَهُمُ لَا يَسُتَمُونَ ﴿ وَمِنُ الْمِسَةِ آنَّكَ تَرَى الْاَرْضَ خَاشِعَةً فَإِذَّا اور(دواس نزرا) نبین اکاتے سے اوراس کی نشانیوں میں سے بیے کوز میں کود یکتا ہے د لی د بائی پڑی ہے، لیکن جب آنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَآءَ اهْتَزَّتُ وَرَبَتُ ﴿ إِنَّ الَّذِي آخِيَاهَا لَمُحَى الْمَوْتَى ﴿ ہم اس پر پانی برسادیے ہیں تووہ ابحرتی اور پھولتی ہے، تووی جس نے اس (زمین) کوجی اٹھایا، وہی مردوں کو بھی جی کھڑا کرے گا إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَنَّ قَدِيْرٌ ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ يُلْحِدُونَ فِي آيْتِنَا لَا يَخْفُونَ بے شک وہی ہر چز پر قاور ہے ہے بے شک جولوگ ماری آ بنوں میں کج روی کرتے ہیں وہ ہم میں گئی الذى خلقهن يهادولاديا كميسبة عيناس كالخلوق بي معبوديت كقابل بى کب ہیں معبودتو وہ ہے جوان سب کا خالق ہے۔ کے اور الکہ انھیں تو عین راحت ہی ای تیج شاندروز میں ملتی رہتی ہے) فان استكسروا عقيدة توحيدا فتياركرن كمعنى بى بيمبركى لائى موكى شريعت يرطخ کے ہیں جواکثر خودرائے اورخود پیند طبائع کو بہت ہی گراں گزرتا ہے۔ الذين عند ربك مرادملائكه بين -يعنى الملائكة. (معالم، ج.٤ /ص:١٣٤) من الملائكة. (روح، ج ٢٤/ص: ١٢٦) عسد میشقرب مکان ہی کے معنی میں نہیں آتا ،قرب منزلت کے لیے بھی آتا ہے،جیسا کہ یہاں ہے۔ عند لفظ موضوع للقرب فتارة يستعمل في المكان .....و تارة في الزلفي والمنزلة ..... وعلى هذا النحو قيل الملائكة المقربون عند الله. (راغب،ص: ٩٩١) الرسام (تواس کے لیےسب کوازسرنوجلاا ٹھاٹا کیادشوار ہے!) بعث وحشر کے امکان براس امکان کے منکروں کواس قریب کی اورروز مرہ پیش آنے والی نظير ي توجه دلاكي ب-



ES Ply L

عَلَيْنَا ﴿ أَفَ مَنُ يُلُقَى فِي النَّارِ خَيْرٌ أَمُ مَّنُ يَّا أَتِى امِنَا يَوُمَ الْقِيلَةِ ﴿ نَهِن بِين ، سويبِلا جَوْفُق دوزخ مِن دُالا جائے وہ بہتر ہے یادہ فض جو تیامت کے دن امن وامان کے ساتھ آئے؟ ٣٩

وس (ظاہرے کہ ہرگزوہ دوزخی بہترنہیں)

الذين يلحدون في آيتنا۔ الحاد كمعنى بيں راوت مخرف بوجائے كے۔

ألحد فلان أي مال عن الحق. (راغب،ص:٢٠٥)

یہاں ذکران لوگوں کا ہے جوآیات قرآنی کوان کے اصل معانی ہے ہٹا کرمحامل باطل کی

طرف لے جاتے ہیں۔

ينحرفون في تأويل آيات القرآن عن جهة الصحة والاستقامة فيحملونها على المحامل الباطلة. (روح، ج ٢٤/ص: ١٢٦)

اور حضرت ابن عباس سے بھی الحاد کے معنی کچھا یہے ہی منقول ہیں:۔

وقال ابن عباس وضع الكلام غيرموضعه. (بحر، ج٧/ص:٠٠٥)

منکروں اور مکذبوں کا مراد ہونا تو ظاہر ہی ہے، کیکن علمائے محققین نے لکھا ہے کہ وعیداُن باطل فرقوں پر بھی شامل ہے جوآیات قرآنی کے معنی گڑھ گڑھ کر اور منح کرکر کے ایسے بیان کرتے ہیں، جوحذود تاویل سے بالکل خارج ہوتے ہیں۔

متکلمین اوراصولیین اہل سنت نے یہ نصری کردی ہے کہ ہرنص اپنے ظاہر ہی پرمحمول ہوگ، تاوقتیکہ کوئی دلیل قطعی تاویل کی مقتضی نیل جائے ، لغت زبان اور قواعد نحوی ہے الگ ہوکر ایسے معنی گڑھنا جس سے احکام شریعت ہی باطل ہوجائیں ، باطنبیوز نادقہ کاشیوہ رہا ہے۔

6 Hung 2

لَمَّا جَاءَ هُمْ عَ وَإِنَّهُ لَكِتْبُ عَزِيْرٌ ﴿ لَا يَاتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ جبكروه ال كي إِن يَنْ كُن موده كتاب فالب آجان والى الى يمل باطل ند آكے ہے آسكتا به نتيج مَالًا مِنْ خَافِهِ طَوْرُ فَيْ اللَّهِ مِنْ مُنْ حَدْدُ هِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا فَلْ مَا فَلْ مَا فَلْ

وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ ﴿ تَنْزِيُلٌ مِّنْ حَكِيْمٍ حَمِيْدٍ ۞ مَا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيْلَ

سے (یکلام) نازل ہوا ہے (فدائے) باحکت و پرجمد کی طرف سے اس آپ کے لیے تو وہی باتیں کی جاتی ہیں جوآپ سے

لِلرُّسُلِ مِنْ قَبُلِكَ " إِنَّ رَبَّكَ لَذُوْ مَغُفِرَةٍ

مل رسولوں کے لیے کی جا چی ہیں مہی ہے شک آپ کا پروردگار برد امغفرت والا ہے

آزادی عمل دے رکھ ہے)

اعملوا ماشنتم بيموقع ياس وتأسف برفر مايا كيا بك خرتم نبيس سنة توجو چا موكي جاؤ -بيمرادنبيس كشميس اجازت دى جاتى ب كرجو جا به وكرو -

الهم (اوراس کیم وحید مصنف ہی کا پرقو تصنیف شریف میں مجھی نظر آر ہاہے)

لا است حلفہ اس کتاب آسانی میں کسی پہلواور کسی جہت ہے تھی تحریف وتلبیس کا امکان نہیں۔

لکنب عزیز۔ قرآن مجید کے نصرف مکتوبی ہونے کا اثبات، بلکہ اس کے غالب ہونے کا مجھی اثبات، جس کا اب قودنیا کومشاہدہ بھی ہوچکا ہے۔

وأصل العز حالة مانعة للإنسان عن أن يغلب. (روح، ج ٢٤/ص: ١٢٧) له معنيان: أحدهما الغالب القاهر أما كون القرآن عزيزاً بمعنى كونه غالباً،

فالأمر كذلك لأنه بقوة ححته غلب على كل ماسواه. (كبير، ج٧٧/ص:١١)

بعض علم ئے راتخین نے بہیں سے بیتکت بھی لكالا ہے كہائ طرح قرآن سے تمسك كرنے

والے بھی باطل ہے محفوظ رہتے ہیں۔





### وَّذُو عِقَابِ الْيُم ﴿ وَلَوْ جَعَلَنْهُ قُرُانًا آعُجَمِيًّا لَقَالُوا لَوُلَا فُصِّلَتُ

اوروروناك مزاوين والا بهاس اوراكر بم احقر آن جمي بناتے توبياوك كتے كداس كى آيتى صاف صاف كول

الثُهُ " أَعُسَرِي وَعَرَبِي " قُلُ هُ وَلِلَّذِيْنَ امَنُوا هُدًى وَشِفَاءً "

میں بیان کی تمیں، بیکیا کہ جمی ( کتاب)اور عربی رسول میں آپ کہدو سیختے کہ بیر قرآن)ایمان والوں کے لیے ہدایت وشفا ہے

معلمی اس میں تفصیل یہ ہے کہ اصل صفت تو غفوریت ہی کی ہے ہیکن اگر منکرین و مکذبین عنادے باز آ کر مستحق مغفرت نہ ہوگئے تو پھر مرز ابھی ان کے لیے شدید و در دناک رکھی ہوئی ہے۔ خاتم الرسل کے لیے یہ ہرگز باعث نگ وعار نہیں کہ آ ہے بھی دوسرے انبیاء کے طریق پر چلیں۔

مہم ہم ہم ہم ہم ہم ہوتا تو البتہ ہم یقین کر لیتے کہ یہ بی عربی ہیں ، مجمی زبان پر اتنی قدرت نہیں ، ہم مجمی میں بھی ہوتا تو البتہ ہم یقین کر لیتے کہ یہ بی عربی ہیں ، مجمی زبان پر اتنی قدرت نہیں ، ام کالہ یہ وحی غیبی ہے۔ یہاں اس اعتراض کے جواب میں ارشاد ہور ہا ہے کہ معاند ایمان تو جب بھی ہرگز نہ لاتے اوراس وقت یہ کہنے گئتے کہ سارا قرآن عربی میں کیول نہیں؟ یہیں بے جوڑ بات ہے کہ رسول خود تو عرب ہوں اور پیام وکلام لے کرآئیں جم کی زبان میں!

بعض فقہاء نے اس آیت سے اشنباط کیا ہے کہ قرآن کا اطلاق مجمی قرآن پر بھی جائز ہے، اورا ختلاف لسان کی بنا پر قرآن غیر قرآن نہیں ہوجا تا۔

وهذا يدل على أن نقله إلى لغة العجم لايخرجه ذلك من أن يكون قرآناً.

(جصاص، ج٣/ص:٤٧٤)

لیکن اس سے بدلازم نہیں آتا کہ نماز بھی بجائے قرآن کے ترجمہ قرآن پڑھنے سے اوا

ہوجائے گی۔

لأن السمامور به قراءة القرآن، وهواسم للمنزل باللفظ العربى المنظوم بهذا النظم المعاص، المكتوب في المصاحف، المنقول إلينا نقلاً متواتراً. (رد المحتار، ج١/ص:٥٢٥) المعاص، المكتوب في المصاحف، المنقول إلينا نقلاً متواتراً. (ود المحتار، ج١/ص:٥٢٥) اعجمي اصل مين اعجم بهاوراس كمعنى بين وهخص جس كاكلام بوجلنت يا اجنبيت

Sim pines

والدنین لایونیون فی اذانهم وقر وهو علیهم عمی اولین اور الیف والدنین لایونی از الیون از الیون و ا

زبان کے نہ مجما جاسکے، اور صرف یاء بر صادیے ہے معنی میں مبالغہ بیدا ہو گیا ہے۔

أصله أعجم بلاياء ومعناه من لا يفهم كلامه للكنته أولغرابة لغته وزيدت الياء للمبالغة. (روح، ج٢٤/ص: ١٢٩)

اور مجم وه سب بين جوعرب كعلاوه بين الكن خصوصيت كماته الل ايران مراوبوت بيل-وهم من عدا المعرب وقد ينخص بأهل فارس ولغتهم المعجمية. (روح به ٢٤/ص: ٢٤)

> کے (کمحض آوازی رہے ہیں اور بچھتے ہو جھتے خاک نہیں) مدی ۔ راہنماعمل صالح کی طرف۔

شفاء\_باعث شفاامراض باطنى \_\_\_

فی آذانہم و قرأ۔ کانوں میں ڈاٹ یوں کہ بیمنکرین ومعائدین اس آ وازحق کو با وجوداس کے وضوح کے انصاف کے کانول سے سنتے ہی نہیں۔

وهو عليهم عمى پنانچ معائدين كى يدارادى نابينائى ان كے حق ميں اور زياده موجب صلالت بنى جاتى ہے۔

اولفك بنادون من مكان بعيد عاورة عرب مين ايسيموقع پر بولا جاتا ہے جہال كہناية مقمود موتا ہے كہنا مقمود موتا ہے كہنا كہنا ہے مقمود موتا ہے كہنا كہنا ہے۔

ES Provide

شَكِّ مِّنُهُ مُرِيُبٍ ﴿ مَنُ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفُسِهِ ؟ وَمَنُ اَسَاءَ الي فك مِن بِي جم ن أَمِي ذريم ذال ركما به ٢٦ جوك لَي كُل كرتا به دوالي نفع ك لي كرتا به درجوك ما كل كرتاب

فَعَلَيْهَا ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّامٍ لِّلْعَبِيدِ

اس کا بھی دبال ای پر پڑے گا،اورآپ کا پروردگار بندوں کے حق میں ظلم کرنے والا (ہرگز) نہیں سے

الله يُرَدُّ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴿ وَمَا تَخُرُجُ مِنُ ثَمَرْتٍ مِّنُ أَكْمَامِهَا وَمَاتَحُمِلُ

اں اللہ) کی طرف قیامت کے کم کا حوالہ دیا جا سکتا ہےاور کوئی کھل اپنے گا بھوں میں سے نہیں لکاتا اور نہ کوئی مادہ پیٹ

حكى أهل اللغة أن يقال للذى لايفهم أنت تنادى من مكان بعيد . (بحر، ج٧/ص:٣٠٥)

اور چونکہ یہ یقین وایمان ہے محروم ہیں، اس لیے قدرہ سکون واطمینان کی دولت ہے بھی محروم ہیں)

ولقد ....فیه \_ چنانچهای توریت بی کی طرح آج قرآن کے بارے میں بھی لوگ اختلاف کررہے ہیں، اور بہت سے اشرارا سے کلام الہی تتلیم کرنے سے انکار کررہے ہیں مقصودرسول کو تسکین دینا ہے کہ خلقت کی بیعادتِ انکار تو پہلے بی سے چلی آربی ہے۔

لولا ....ربك اورو کھم الى موكى بات يہى ہے كه بوراعذاب آخرت بى ميں موگا۔

لقضى بينهم \_وه فيصله يهى كمنكرين برعذاب اى دنيامين أحميا موتا\_

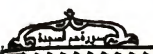
کے (جیسا کہ جابلی تو موں نے اپنے اپنے دیویوں، دیوتاؤں کوفرض کررکھاہے)

من عمل .....فعلیها راسلام کی ایک بنیادی حقیقت یعنی شخصی ذمدداری کا ایک بار پراعاده

واثبات كرديا گيا، اوراس جهل كى ايك بار پراصلاح كردى كئى كم مقبولين سے سبى نسبت كافى ہے۔

ظلام۔مفسرین نے اپنے اپنے طور پریہاں اس مکتہ کی توجیہ کی ہے بجائے طالم کے طلام (صیغهٔ مبالغه) کیوں استعمال ہوا؟ لیکن علاوہ دوسرے وجوہ کے ایک بڑی وجہ بیہ کے مشرک قوموں کے ہاں متعدد دیویوں، دیوتا وُں کا وجود بطور ظلام (بہت بڑے جابر) ہی کے تسلیم کیا گیا ہے، قرآن

كبتاب كداسلام كاخدام كزايانبيل\_



6 7 34 P

### مِنُ أَنْثَى وَ لَا تَسَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ ﴿ وَيَوْمَ يُسَادِيُهِمُ أَيْنَ شُرَكَاءِ يُ لِا عَالُوْا عدات مِياجِ بغيرابِ كاطلاع كر اورجى دوز (الله)ان (مركون) كويار عاكد (بناؤ، اب) يرعثر يك كمال إي؟ توده كي ع

اذَنَّكَ لا مَا مِنَّا مِنْ شَهِيُدٍ ﴿ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَّا كَانُوا يَدْعُونَ مِنْ قَبُلُ

ہم تو تھے ہے بہی عرض کریں گے کہ ہم میں ہے کوئی (اس کا) مدی نہیں ہی اور جن جن کی بیلوگ پہلے ہوجا کیا کرتے تنے وہ سبان سے غائب ہوجا کیں گے

اور ہر جرجزئید حق تعالی کی صفت علم کا اثبات ہور ہاہے کہ اُس کاعلم کامل ہے، اور ہر جرجزئید کو محیط۔ اور وہی وقوع قیامت کاعلم رکھتا ہے۔

الیه یرد علم الساعة یم منکرین کاس تعریفی سوال کے جواب میں ہے کہ قیامت آخر کب آئے گی فقرے کی ترتیب نحوی لیعنی الیسیم کی تقدیم نے حصر کے معنی پیدا کردیے ہیں، یعنی قیامت کاعلم بس اس ایک کو ہے۔

وما نعرج .....بعلمه بیتنون عام فهم مثالین اس کی دے دی گئی ہیں کہ عالم نہا تات ہویا انسانیات، اللہ ہرعالم کے بار کی ترین جزئیات سے خوب واقف رہتا ہے۔ بوی جو چیز بھی کا نئات میں واقع ہوتی رہتی ہے، اس اللہ ہی کے علم مامور سے ہوتی ہیں، شرک کی دنیا میں بوی گراہیاں اس صفت علم میں بھٹکنے سے پیدا ہوتی ہیں۔

9 (اورائی فلطی کے بالکل معترف ہیں)

أبن شركاءى لين جنس تم اپنے زعم و پندار ميں ہمارا شريك وہمسر سمجھا كرتے تھے۔ انھيں بلاؤ، وہ اب آكر بچائيں بسے شركاء كى اپنى جانب نسبت واضافت ميں ظاہر ہے كہ شركين كے عقائد پرتعریض ہے۔

اضافهم إلى نفسه على زعمهم ،،،،وفيه تهكم وتقريع، (مدارك،ص:١٠٧٨)
شرك شرك بحى دنيا مي طرح طرح كي موت بين، اورمشركول كي تتمين بين، ومرده بين دمريت، لا ادريت، لا ند ببيت، بيسب شرك بى كي تتمين بين كدانسان خود سط بى و مادى بروه بين أطرك ليتا بي جوالله بى كسمين بين كدانسان خود سط بى و مادى بروه بين أطرك ليتا بي جوالله بى كسات مخصوص بونا جا بيد -

المارام الماراك

ES PUNE ES

# وَظُنُوا مَا لَهُمْ مِنْ مَّحِيْصِ ﴿ لَايَسْفَمُ الْإِنْسَانُ مِنْ دُعَاءِ الْعَيْرِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ مَا لَهُ مَا اللهُ الل

وَإِنْ مَّسَّهُ الشَّرُّ فَيَعُوسٌ قَنُوطٌ ۞ وَلَهِنُ اَذَقُنْهُ رَحْمَةً مِّنَّا مِنْ بَعُدِ

اوراگراسے تکلیف بڑنے جاتی ہے تو وہ مایوں ہراساں ہوجاتا ہے اور اگرہم اپی طرف سے اسے مہریانی کا مزہ چکھادیے ہیں بعد

ما منّا من شهيد يعن آج بم ميس ميكوئى بهى اس كا قائل بيس كه تيراكوئى بهى شريك به-أى ما منّا أحد اليوم يشهد بأن لك شريكاً. (مدارك،ص:١٠٧٨)

بیاعتر اف عین ان کی ندامت وحسرت کا بڑھانے والا ہوگا ،اور یہ پوری مرقع کشی حشر کے دن مشرکول کی ہے کسی اور بے بسی کی ہورہی ہے۔

• (اس کیاب کسی اور ہے آس لگانا جماقت محض ہے)

وظنوا۔ ظن يهال گمان كمعنى مين بين، يقين كمعنى ميں ہے جيسا كرآن مجيد ميں

اور بھی متعدد موتعوں پر ہے۔

أى أيقنوا كما قال السدى وغيره لأنه لا احتمال لغيره هنا والظن يكون بمعنى العلم كثيراً. (روح، ج٥٠/ص:٣)

وهذا ;معنى اليقين. (ابن كثير، ج٤/ص:٩٢)

أيقنوا. (كشاف،ج٤/ص:١٩٩)

6 (اس لیے کہ بے خداانسان کے پاس کوئی ذریع تسکین قلب کانہیں ہوتا) مومن کواپنی ہرتکوپنی اور غیراضیاری مصیبت پرتوقع اجرکی قائم رہتی، اور بھروسہ کسی نہ کسی

درجہ میں خدا پر رہتا ہے، مشکر تو حیدومشکر آخرت سکینت قلب کی اس دولت سے، زخم کے اس معندے

مرہم سے محروم ،حسرت ویاس کے ساتھ اسٹے کولو شنے یہ، تر سینے یہ منظر ومجور یا تاہے۔

الإنسان ـ ذكريهال بهداانسان اوراس كمال حص كامور باسه ـ

الكافر. (معالم، ج ٤ /ص:١٣٧)

والانسان هاهنا يراد به الكافر. (قرطبي، ج٥١/ص:٣٧٢)





رُجِعُتُ اِلْى رَبِّى اِلَّالِى عِنْدَهُ لَلْحُسنى عَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللِّلْمُ اللللْمُ الللللِمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ اللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ ا

بِ مَا عَمِلُوا وَكَنُذِيُقَنَّهُمُ مِّنُ عَذَابٍ غَلِيْظٍ ۞ وَإِذَاۤ ٱنْعَمُنَا عَلَى الْإِنْسَانِ ان كروت ضرور بتادير كاوراضي عذاب بخت كابقى مزه بكها كردير كاور جب بم انسان كومت عطا كرتير

اَعُسرَضَ وَنَسا بِسحَانِيهِ ؟ وَإِذَا مَسْسهُ الشَّسرُ فَلُو دُعَاءٍ عَرِيُسِ ﴿ وَالْحَارِ مَعْلَ السَّرِ فَلُو دُعَاءً عَرِيُسِ ﴿ وَالْحَارِ مِن الْمُعَالِمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّا الللَّا الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللل

دعاء النحير لفظى رجمة اچهائى كى دعا" بوار

مولی اور جزامجی آنا ہے۔ اور اگر بالفرض آیا کھی تو میں جس طرح خوش اقبال ہوں ، وہاں بھی خوش اقبالی ہی میری رفیق رہے گی۔

هذا لى ـ يعنى ميرى تدبير وقابليت مقضى بى اى كى تقى ـ

لیقولن هذا لی۔ غرض بیر کہ خوش حالی میں بھی سرکش وباغی، خدا فراموش وآخرت فراموش

انسان اپنے مالک ومولیٰ کی طرف رجوع نہیں کرتا ، بلکہ اپنی ہی ذات پر گھوم پھر کررہتا ہے۔

إنّ ليي - إنّ خودكلمهُ تاكيد، چرك فقريم نه اس تاكيدكومضاعف كرويا ب،اس

دہری تاکید کی رعایت سے ترجمہ میں "ضرور بی" بردها دیا گیا ہے۔

سوه میرون کی دومائیں زوال نعمت برمحض جزع وفزع، ماتم وبکا کی راہ سے ہوئی تھیں، نہ کہ منعم حقیق کی طرف توجہ ورجوع کے طور پر۔

الإنسان ـ ذكراًى كافر، ناشكر \_انسان كاچل را \_ \_

ذودعاء عريض عريض يهال كثير كمعنى مي بهاورطول وعرض كااستعال عربي

میں کثرت کے معنی میں آتا ہے۔



### قُلُ اَرَءَ يُتُهُمُ إِنْ كَسانَ مِنُ عِنْدِ اللُّهِ ثُمَّ كَفَرُتُمُ بِهِ مَنُ اَضَلُّ مِمَّنُ

آپ کہے کہ بھلایہ بتاؤ کہ اگریہ (قرآن)اللہ کے یہاں ہے آیا ہوا ہوا در پھرتم اس سے انکار کردہے ہوتواس سے بڑھ کر گمراہ اور کون

هُوَ فِي شِفَاقٍ بَعِيُدٍ ۞ سَنُرِيُهِمُ التِنَا فِي الْافَاقِ وَفِي ٓ ٱلْفُسِهِمُ ہوگاجو(ایسی)دوردراز <sup>ب</sup>خالفت میں پڑا ہو <sub>''</sub> معنقریب ان کواپنی نشانیاں اطراف عالم میں دکھا کمیں گےاورخودان کی ذات میں بھی

حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمُ أَنَّهُ الْحَقُّ الْوَكُم يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيُّ

یہاں تک کدان پر کھل کرد ہے گا کہ بیر قر آن) حق ہے کیا آپ کے پروردگار (کابید صف) کافی نہیں کدہ ہر (چھوٹی بزی) چیز کا

عن السدى يعنى بالعريض الكثير. (ابن جرير، ج ٢١/ص:٩٩) أى كثير والعرب تستعمل الطول والعرض في الكثرة. (معالم، ج٤/ص:١٣٧، بحر، ج٧/ص:٥٠٥)

أى كثيرمستمر. (روح، ج٥٠/ص:٥)

وقد استعير العرض لكثرة الدعاء ودوامه. (كشاف، ج٤/ص:٠٠)

۵ (جيے کتم يزے ہوئے ہو)

مطلب سے ہوا کہ قرآن کے کلام الہی ہونے کی اتنی اندرونی اور بیرونی شہادتوں کے ہوتے ہوئے کم از کم درجۂ احتمال میں تواہے خدائی کلام مجھو،اور پھراس احتمال ہی کی بنیاد پرسوچو کہاگر قرآن کابرحق ہونا ہی نکل آیا تو تم صلالت کے کس درجہ اشد میں اپنے کو یا وُگے!

۵۵ مینی غلبهٔ حق کی ان مادی علامتوں کو دیکھ کریہ ایک حد تک اضطراراً اعتراف پر مجور ہوجائیں گے \_\_\_\_چنانچہ نہ صرف علاقہ مجاز بلکہ سارا ملک عرب اوراس کے اطراف ونواح اسلام کے سخر ہوئے ،اور بڑے بڑے مشرک سرداران ریاست مکہ مرکث کررہے۔

سنریھ ہے۔ ضمیر جمع غائب ھے کااطلاق صرف معاصرین تک محدود نہیں، بلکہ متقبل کے ہر دَور کے منکرین مراد ہوسکتے ہیں۔

آيتنا في الآفاق وفي أنفسهم يعني شهادتيل بيروني واندروني ، خارجي وداخلي ، آفاقي وانفسی ہرشم کی۔

و المرافع السجنة و

آیات آفاقی اور انفسی سے مراد بلاتکلف خارجی اور داخلی دلائل ہو سکتے ہیں، اور آیت کے بیم عنی باسانی لیے جاسکتے ہیں کہ ہم خافین پرایسے حقائق نفسیاتی، طبعیاتی وحیاتیاتی کاعلم کھول دیں گے، جن سے ان پرتو حیدوقر آن کابرحق ہونا بالکل ظاہر ہوکرر ہےگا۔۔۔۔۔قرآن مجید کی اکثر آیتوں کی طرح یہاں بھی گوخطاب صرح و براہ راست منکرین معاصرین کی جانب ہے، لیکن بالواسطہ ہرملک اور ہرز مانے کے منکرین کے حق میں ہے۔

بحلی کی دریافت، ہوائی پرواز کی قوت، فضائے ارضی سے گزر کر خلائے کا نئات میں سے حدوا تبات تو حیدوا ثبات سے ساحت پر قدرت، چاند تک رسائی اوراس قبیل کے سارے ہی مادی قو توں کا اثبات تو حیدوا ثبات قدرت و حکمت الہی کا کام دے سکتے ہیں۔

الآفاق كالفظ السلط ميں بہت ہى معنى خيز ہے، جمع ہے اُفق كى اور اُفق اس جگہ كو كہتے ہيں جہاں آسان، زمين كے كنارے سے ملتا ہوا دكھائى ديتا ہے اور اسى طرح منتہائے وسعت كائنات كے مرادف ہے۔

ماظهر من نواحی الفلك ماشا الأرض. (المنحد، ص: ۱۳) انچه ظام راست از كرانتها في آسان - (منتهی الأرب، ح الص: ۵۵) قد يم متندا اللغت بهی يمي لکھتے آئے ہيں!

ماظهرمن نواحي الفلك. (قاموس،ص:٧٩٧)

ماظهرمن نواحی الفلك وأطراف الأرض. (تاج، ج١٦/ص:٦، لسان،ج١/ص:١٦) رجل آفاق الشخص كو كهتے ہيں جوزمين كے كناروں تك چكرلگا آيا ہو۔

رجل آفاق یضرب فی الآفاق أی نواحی الأرض (تاج ، ج ۱۳ /ص: ۲)

اب ہماری زبان میں ایک جامع اصطلاح اس منتہائے وسعت کے لیے ' خلا' کی نکل آئی
ہے، اس لیے آیت کے ترجے میں اگر بجائے '' اطراف عالم' کے '' خلا' رکھ دیا جائے تو گنجائی اس
کی بھی ہے۔

مفرين اكم فهوم كے ظاہر كرنے كوعام طور پرمشارق الأرض ومغاربها وشسالها



و جنوبھا یوں بھی لکھتے چلے آئے ہیں،کین دوتا بعی حضرات عطاء،ابن زیدنے تو کھل کرآسان وز میں ا اور سورج اور جاند،ستاروں وغیرہ سب کوآفاق کے تحت میں شار کرلیا ہے،اور بعض ائمہ تفسیر نے اس مفہوم کوقبول کرلیا ہے۔

قال عطاء وابن زيد"في الآفاق" يعنى أقطار السموت والأرض من الشمس والقسمر والنحوم والليل والنهار والرياح والأمطار والرعد والبرق والصواعق والنبات والأشحار والحبال والبحار وغيرها. (قرطبي، ج٥١/ص: ٣٧٤)

يعنى أقطار السمآء والأرض من الشمس والقمر والنحوم والنبات والأشحار والأنهار. (معالم، - ٤/ص:١٣٧)

اورابن جریرؓ نے بھی ایس ہی ایک تفسیر نقل کی ہے اور آخر میں صاف صاف لکھ دیا ہے کہ الآفاق سے مراد آفاق آسانی لی گئی ہے۔

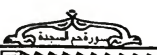
وقال آخرون عنى بذلك أنه يريهم نجوم الليل وقمره وشمس النهار، وذلك ماوعدهم أنه يريهم في الآفاق، وقال أعنى بالآفاق آفاق السمآء. (ابن حرير، ج ٢١/ص:٩٣٤) اورامام رازي ني كالها م كرآيت كي تفيير مين دوقول بي: ان مين سے پہلاقول يهي م كذلكيات، كوكبيات سے آيات الهيم راد بين ۔

(الأول) المراد آيات الآفاق، الآيات الفلكية والكوكبية وآيات الليل والنهار وآيات الليل والنهار وآيات الأضواء والإظلال والظلمات. (كبير، ج٢٧/ص: ١٢٠)

اورآ کے چل کرتر جیح ای قول کودی ہے:

قوله سنریهم الآفاق لائق بالوحه الأول كماقررناه. (كبیر، ج۲۷/ص: ۲۰)

اورآیت كامفهوم اگریدلیا جائے كه بم آفاقیات (طبعیات وحیوانیات وغیره) اورنفیات كه وه وه وه تقائق ان پر کھول كرر بیں گے كه براے براے منكرول كوبھى اسلام وقر آن كى تقد يق پر مجور بونا پڑجائے گا تواس سے بھى كوئى تكلف لازم نہیں آتا، یہ آیت اس مفہوم كوبھى اپنے اندر پورى طرح سمیٹے ہوئے ہے۔





# شَهِيدٌ ﴿ اللَّا إِنَّهُمْ فِي مِرْيَةٍ مِّنُ لِّقَاءِ رَبِّهِمْ اللَّا إِنَّهُ بِكُلِّ مَا اللَّا إِنَّهُ بِكُلِّ مَا اللَّا إِنَّهُمْ اللَّا إِنَّهُ بِكُلِّ مَا اللَّهِ مِنْ لِلْقَاءِ رَبِّهِمُ اللَّا إِنَّهُمْ فِي مِنْ لِلَّا إِنَّهُمْ فِي مِنْ لِللَّا إِنَّهُمْ اللَّهِ فِي مِرْدِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

### شَيْ مُحِيطً ﴿

اینا اعاطمیں لیے ہوئے ہے کے

کے (چنانچہوہ آپ سلی اللہ علیہ دسلم کی سعی و کاوش واہتمام تبلیغ کوبھی دیکھر ہاہے اور ان منکروں کی ہے اورانکارکوبھی)

اولم یکف بربك یعن آپ کی تسکین وسلی کے لیے بیامرکافی ہونا جا ہے۔

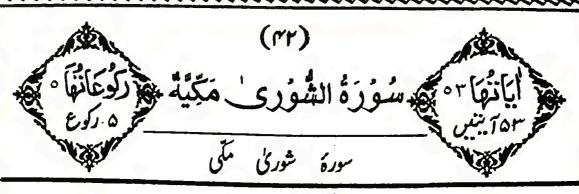
کھے (تو کاش اُن کے داوں میں حق تعالیٰ کی ان صفات ہمہ بنی ، ہمہ دانی ، ہمہ تو انی کا استحضار ہوتا!)

الاسسربهم۔ یہاں یہ بتایا ہے کہ تن کی طلب دجتجوان میں اس لیے ہیں کہ خود آخرت ہی کا اعتقاد انھیں نہیں ،اور طبیعت میں تحقیق وجتجو کی طرف سے تباہل و بے رغبتی آخرت کی اس بے بینی نے بیدا کردی ہے۔ اور کمال جرت کا اظہار کیا ہے کہ ایسی موٹی اور کھی ہوئی چیز کا بھی ان کو یقین نہیں!

الاسسم حصل اظہار جرت ہے کہ اللہ تعالیٰ کی اتنی واضح صفت بھی ان کے دائر ہمام ویقین میں نہیں ،اللہ اپنی ہرمخلوق کو گھیر ہے ہوئے ، کیا علم کے لحاظ سے اور کیا قد رت کے لحاظ ہے بھی ۔

الا کلمہ تبجب ہے۔ سامعین و صاضرین کو چونکانے کے موقع پر آتا ہے۔ دونوں جگہ کمال جیرت کے اظہار کے لیے ہے کہ منکرین کو ایسی اور صرت کا ور واضح حقیقتوں کا بھی اور اک نہیں!





### بِسُمِ اللهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

شروع الله نهایت مهربان بار بار دهمت کرنے والے کے نام سے

عَمَ أَ عَسَقَ ﴿ كَذَٰلِكَ يُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى اللَّذِيْنَ مِنُ قَبُلِكَ اللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَّ اللّهُ عَل

الْعَزِيْزُالْحَكِيْمُ ﴿ لَهُ مَا فِي السَّمْوٰتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ السَّمَوٰتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ

قبل والول پر اسی (الله) کا ہے جو کچھ بھی آسانوں میں ہے اورز مین میں ہے

لے (اصول دین کی تحقیق وقعین کے لیے)

کذلك \_ يعنى جس طرح اس نے بيسورت نازل کی ،اى طرح اس نے دوسری سورتوں اور آيتوں کی وحی آ يگر کی ہے۔

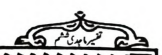
أى مثل ذلك الوحى. (كشاف، ج٤/ص:٢٠٢)

أى يوحى قبل ما فى هذه السورة من المعانى. (روح، ج٥٠ /ص: ١١)
حمة - عَسَقَ حضرت ابن عباس كى جانب يقول منوب بوائ كه خمة ايك اسم اللى عباور" ع" سے اشاره عذاب بدركى جانب ہے اور" س" سے اشاره اس آيت كى طرف ہے:

سيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون.

اب رہاق تو حفرت ابوذر صحابی کی جانب بی قول منسوب ہے کہ اس سے صور قیامت مراد ہے۔ لیکن محققین کے نزد کی نہ بیدونوں روایتیں ٹابت شدہ ہیں نہ اور کو کی روایت۔ ذکر المفسرون فی حم عسق أقوالاً مضطربة لا یصح منها شیع. (بحر، ج۷/ص:۷۰۰)





#### وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيْمُ ۞

#### اوروہی عالی شان ہے عظیم الشان ہے کے

والذی یغلب علی الظن عدم ثبوت شیئ من الروایتین. (روح، ج٥٢ /ص: ١٠)

آیت میں اس کا اثبات ہے کہ یہ کلام رسول اسلام پروحی کے ذریعہ نازل ہوا ہے، اورالی وحی انبیائے سابقین پربھی آتی رہی ہے۔قرآن مجید نے تسلسل وحی پربار بارز وردیا ہے ۔ مفسر قرطبی نے ادیب ونحوی جرجانی کے حوالے ہے کہا ہے کہ حروف مجم سب ایک ہی معنی رکھتے ہیں، جو خود بنیا دکلام اور اساس بیان کے ہوتے ہیں۔

وقيل إن الحروف المعجمة كلها في المعنى واحد من حيث أنها أس البيان وقاعدة الكلام ذكره الحرجاني. (قرطبي، ج٦٦/ص: ١)

تابعین وصحابہ کی جانب بہت ہے اقوال اسی ذیل میں نقل ہوئے ہیں۔

الله العزيز الحكيم ووصفات كااثبات م: وه غلبه اورقوت والامم، كوكى اس يرغالب

نہیں۔اوروہ صاحب حکمت ہے،اس کاکوئی کلام و پیام حکمت سے خالی ہیں ہوسکتا۔

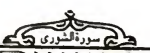
تواس کا اور کسی مخلوق کا مقابلہ ہی کیا؟ \_\_\_\_\_علوا ورعظمت صرف اس کا حق ہے، دنیا جہاں کی بڑی بڑی اونجی ہتیاں اس کے آگے بساط ہی کیار کھتی ہیں!

آیت ہے مقصود حق تعالی کی ملکیت کا ملہ اور اس کی عظمت کا اثبات ہے اور اس ہے مشرکین جا ہلین کے عقائد کا ابطال بالکل ظاہر ہے کہ وہ علو عظمت کا مرکز کہیں کسی ویوتا کو بیجھتے رہے ہیں اور کہیں کسی دیوی کو۔

السموات ۔امام رازیؒ نے اس آیت کے تحت میں پھرایک باریاد ولایا ہے کہ انسان سے اوپر کی طرف جو کہتے تھی واقع ہے سب پراطلاق سماء ہی کا ہوتا ہے۔

كل ماسماك فهوسمآء. (كبير، ج٢٧/ص:١٢٣)

العلی۔ حق تعالیٰ کی بلندی جہت ومکان کے لحاظ ہے تو مراد ہوئی ہیں سکتی ، لامحالہ مرادیہ ہے کہ وہ ذات پاک ممکنات ومخلوقات کی مشابہت سے بالاتر ہے۔





### تَكَادُ السَّمْواتُ يَتَفَطَّرُنَ مِن فَوْقِهِنَّ وَالْمَلْفِكَةُ يُسَبِّحُونَ

#### کھ بدینہیں کہ آسان اپناو پرے پھٹ پڑیں سے اور فرشتے اپنے پروردگاری

لايموز أن يكون المراد بكونه علياً العلو في الجهة والمكان لما ثبتت الدلالة على فساده. (كبير، خ٢٧/ص: ١٢٤)

وجب أن يكون المراد من العلى المتعال من مشابهة الممكنات ومناسبة المحدثات. (كبير، ج٧٧/ص: ١٢٤)

العظیم حق تعالی کی عظمت بلحاظ جسم وجشة و مراده و بی نبیس عتی الامحاله عظمت بلحاظ قدرت و کمالات مراده و گی ۔

لا يحوز أن يكون المراد من العظيم العظمة بالجنة وكبر الحسم. (كبير، ج ٢٧/ص: ١٢٤) وحب أن يكون المراد من العظيم العظمة بالقدرة والقهر بالاستعلاء وكمال الإلهية. (كبير، ج ٢٧/ص: ١٢٤)

س (عظمت واليبت حق س)

من عظمة الله تعالى و حلاله . (روح عن قتادة، ج٥٦/ص:١١)

من العظمة . ( ابن كثيرعن ابن عباس والضحاك ، ج ٤ /ص: ٥٥)

من هيبته و جلالته. (كبير، ج٧٧/ص:١٢٥)

یا کا فروں اور مشرکوں کی شان حق میں شدیدیاوہ گوئی ہے۔

قیل من دعاء الشریك والولد لهٔ سبحانه کما فی سورة مریم. (روح، ج٥٠ /ص: ١١) من قول المشركین اتخذ الله ولداً نظیره فی سورة مریم. (معالم، ج٤ /ص: ١٣٨) السبب فیه اثباتهم الشركاء لله تعالیٰ. (كبیر، ج٧٧ /ص: ١٢٥) مرصورت میں پیرایئر بیان دنیاوالوں کی سمجھ کے لائق اختیار کیا گیا ہے۔

من فوقهن عربی اسلوب بلاغت کے مطابق بیزوروبیان اور تاکید معنی کے لیے لایا گیا، ورنداردوقاعدے کے لحاظ سے تو من تحتهن ہوتا۔۔۔۔اس تفسیر میں بار ہایی گزارش کی جا چکی ہے و النون و

ES PUNE CO

## بِ حَمْدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغُفِرُونَ لِمَنْ فِي الْأَرْضِ ﴿ اللَّا إِنَّ اللَّهَ مُو وَلِمَنْ فِي الْأَرْضِ ﴿ اللَّا إِنَّ اللَّهَ وَمُو يَعِمُ وَلَا اللَّهُ وَمُنْ عَلَى اللَّهِ وَمِنْ عَلَى اللَّهُ وَمِنْ عَلَى اللَّهُ وَمِنْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَمِنْ عَلَى اللَّهُ وَمُنْ عَلَى اللَّهُ وَمِنْ عَلَى اللَّهُ وَمِنْ عَلَى اللَّهُ وَمُنْ عَلَى اللَّهُ وَمِنْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ ع

کر آن مجید کی بلاغت کوصرف عربی ہی کے پیانے ومعیارے جانچا جاسکتا ہے نہ کدونیا کی سی اور زبان کے معیارے۔

بولغ في ذلك، فحعلت مؤثرة في جهة الفوق، كأنه قيل يكون يتفطرن من الحهة التي فوقهن دع الحهة التي تحتهن. (كشاف، ج٤/ص:٢٠)

ایک قول یہ بھی ہے کہ خمیر هن آسانوں کی طرف نہیں بلکہ جماعات کفار وطحدین کی طرف ہے۔ اس صورت میں مطلب بالکل واضح ہے، یعنی کچھ بعید نہیں کہ آسان ان یاوہ گو، کا فروں پر بھٹ پڑے۔

وقال على بن سليمان الأحفش: الضمير للكفار والمراد من فوق الفرق والحماعات الملحدة. (روح، ج٥٦/ص: ١٢)

اورسور و مریم کی آیت سے جو ولدیت مسیح کے قائل مسیحیوں کے سلسلے میں ہے، تا ئیدائی معنی کی ہوتی ہے۔ مریم آیت ۹۱،۹۰

اورنظام عالم شرك كى اتى شديد گندگى كے بعد كہنا جا ہے كه انھيں معصوموں كى دعاواستغفارے قائم و بر قرار ہے۔

لسن فی الأرض کے عموم میں مومن و کا فردونوں داخل ہیں۔مومنوں کے حق میں استغفار میں کہ اللہ ان کے دل میں کا فروں کے حق میں استغفار میں کہ اللہ ان کے دل میں تو فیق ایمان ڈال دے۔ میں تو فیق ایمان ڈال دے۔

أما في حق الكفار فبواسطة طلب الإيمان لهم، وأما في حق المؤمنين فبالتحارز عن سيآتهم. (كبير، ج٧٧/ص:١٧٦)

طمعاً في إيمان الكافر وتوبة الفاسق وهذا يعم المؤمن والكافر. (روح، ج٠٥/ص: ١٢)





الْسَغَفُورُ الرَّحِيْمُ ﴿ وَالَّـذِيْنَ اتَّخَذُوا مِنْ دُوْنِهَ اَوْلِيسَاءَ اللَّهُ بِرَامِغَمِ اللَّهُ بِرَامِغَمِ اللهِ الرَّامِ اللهِ الرَّامِ اللهِ الرَّامِ اللهِ الرَّامِ اللهِ الرَّامِ اللهِ اللهِ الرَّامِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِل

حَفِيُ ظُ عَلَيْهِمُ أَوْمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيْلِ ﴿ وَكَلْلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَوْمَا إِلَيْكُ أَلِي وَالْفَالِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ إِلَيْكُ أَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا وَالْمُعْلَى اللَّهُ اللّ

قُرُانَا عَرَبِيّا لِتُنْ فِرَامٌ الْقُرى وَمَنْ حَولَهَا وَتُنْفِرَ يَوُمَ الْحَمْعِ وَكَالُمًا وَتُنْفِرَ يَوُمَ الْحَمْعِ وَكَالًا إِلَّا اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ

مغفرت ورحمت توعین اس کی صفات ذات میں داخل ہیں، وہ اگر مغفرت ورحمت سے کام نہ لے گا تو اور کون لے گا!

ایک بار پھر اس حقیقت کا اعلان کہ معاملات کو یی میں قادر ومتصرف صرف ذات حق تعالیٰ ہے، رسول کے ذمہ صرف پیام واحکام کی تبلیغ وتلقین ہے، کسی کے ماننے نہ ماننے کی فرمہ داری ان کے اوپر ذراسی بھی نہیں ، اللہ خود ہی وقت مناسب پرسب سے نیٹ لے گا۔۔۔ شاہ رفیع اللہ بین دہلویؓ نے اس موقع پر و کیل کا ترجمہ '' داروغ'' ہی سے کیا ہے۔

الله حفیط علیهم الله سے ان کانہ کوئی قول پوشیدہ ہے، نہ کوئی فعل ، بر اہو یا جھوٹا۔اور وہ ان کی ایک چیز پر جز اوسز ادے گا۔

رقيب على أحوالهم وأعمالهم الايفوته منها شيئ وهو محاسبهم عليها الا رقيب عليهم إلا هو وحده. (كبير، ج٢٧/ص:١٢٧)

کے أم القری أم عربی میں ہروہ چیز ہے جودوسری چیزوں کا مبدا، مرکز ومصدر ہو۔ والعرب تسمی أصل کل شیئی أمه . (کبیر، ج۲۷ /ص:۱۲۷)

یقان لکل ماکان اُصلاً لوجود شیئ اُو تربیته اُواصلاحه اُومبدئه اُمّ. (راغب، ص: ۲۹) توام الفری کے مراد بالا تفاق شہر

مکہ ہے۔

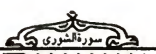


ES PUNT ES

قيل لمكة أم القرى و ذلك لما روى أن الدنيا دُحيت من تحتها. وهي مكة وسميت بهذا الاسم إجلالًا لها. (كبير، ج٢٧/ص:١٢٧) لفظ سورة الانعام (آیت:۹۲) میں قریب ختم یارہ کے آیا ہے، وہاں کا حاشیہ ملاحظہ کرلیا ۔اور بیمھی خوب خیال کرلیا جائے کہ قر آن مجید کا کوئی بھی لفظ بے تو جہی اورسرسری **ن**ظر ے پڑھنے کے قابل نہیں۔ ہرلفظ میں خدامعلوم کیے کیے گہرے معنی پوشیدہ رہتے ہیں جو نہ معلوم كب كهليس،اورتاريخ كي كس زمانے يرجا كرمنكشف موں \_"ام القرئ" كے سلسلے ميں اگر سائنس كى مزیدتر قیوں اور انکشافات کے بعد کہیں یہ ثابت ہوجائے کہ آج سے ہزار ہاہزار سال پہلے عرب خصوصاً حجاز کی آب و موااس درجه گرم وختک نه هی، بلکه معتدل وشاداب هی ، اوراُس وقت کی تمرنی وثقافتی زندگی کامنبع ومخرج یہی خطهٔ زمین تھی ،تو اس وقت ام القریٰ کا یہی مفہوم روشنی میں آئے۔۔۔ عین جس وقت اس حاشے پرنظر ثانی ہور ہی تھی لینی مارچ ۱۹۲۲ء میں ، چندی گڑھ جومشر تی پنجاب کا ا یک خوبصورت شہر ہے، اس پر ایک مضمون دہلی کے ایک مشہورانگریزی روز نامہ کے میگزین سیکشن میں ایک ماہراٹریات (آرکیالوجسٹ) کے قلم سے نظر سے گزرا ہے۔ اس میں بتایا یہ گیا ہے کہ دوتین ملین (۲۰،۲۰ لا کھ) سال قبل اس خطہ کا زمین وآ سان ہی بالکل دوسراتھا، بجائے خشکی کے یہاں یا فی کی جھیلیں رہا کرتی تھیں، قس علی ہذا۔ اس بحث کا کہ جب بیالوجی (علم طبقات الارض) کی رُوسے یہ ٹابت ہو گیاہے کہ ایک مدت دراز کے اندر خشکی تری میں اور تری خشکی میں تبدیل ہوجاتی ہے اور دریار گیتان اورر گیتان دریابن سکتے ہیں تو آب وہوا کی تبدیلی تواس ہے ہلکی چیز ہے، اگر کوئی ز مانہ ایسا گزرا ہو کہ حجاز معتدل آب وہوا رکھتا ہو، بجائے کوئی ریگزار کے بیرایک مرکز تھا، بقول ماہر ''جہاں سے ساری تیزیوں نے جنم لیا ہے'' تواس میں کوئی ایسی حیرت انگیز بات نہیں۔ ومن حولها - صرف آس یاس ہی کی بستیاں اور آبادیاں مراد ہیں، بلکہ ساراعالم مراد ہے۔مرکز سے قطرنز دیک ہویا دور، بہر حال أس مرکز ہی سے اس کا تعلق قائم رہےگا۔ أي الأرض كلها. (ابن جرير\_عن ابن عباس) إلى المشرق والمغرم

toobaa-elibrary.blogspot.com

جرير عن ابن عباس، ج١١/ص:٥٣١)





لَارَيُبَ فِيُهِ ﴿ فَرِيُتَى فِي الْهَا اللَّهُ وَفَرِيْقَ فِي السَّعِيْرِ ﴿ وَلَوْشَاءَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

لَجَعَسلَهُمُ أُمَّةً وَّاحِدَةً وَّلْكِنُ يُدُخِلُ مَنُ يَّشَاءُ فِي رَحْمَتِهِ ط

توان سب کوایک ہی طریقہ کا بنادیتا الیکن جس کے لیے اس کی مشیت ہوتی ہاتی کووہ اپنی رحمت میں داخل کرتا ہے

وَالظُّلِمُونَ مَالَهُمُ مِّنُ وَّلِيّ وَّلَا نَصِيرٍ ﴿ أَمِ اتَّخَذُوا مِنُ دُونِهِ آوُلِيَاءً ؟

اوران ظالموں کا نہ کوئی حمایت نظے گانہ مددگار و کیا ان لوگوں نے (اللہ) کے سوا کارساز تھہرا رکھے ہیں؟

دخل فيه سائر البلدان و القرى. (كبير، ج١٣/ص:٦٧)

يعنى قرى الأرض كلها. (معالم، ج٤ /ص:١٣٨)

من سائرالحلق. (قرطبي، ج٦١/ص:٦)

كذلك \_اس اسم اشاره كامشار اليه آيت ماقبل كامفهوم ہے۔

ذلك اشارة إلى معنى الآية قبلها من أنَّ الله تعالىٰ هو الرقيب عليهم، وما أنت برقيب

عليهم، ولكن نذيرلهم. (كشاف، ج٤/ص:٢٠٤)

أوحينا إليك قرآناً عربيًا مايك بار پراس حقيقت كاعلان كرقرآن (بهت برهي جانے

والى كتاب )رسول اسلام پراللدنے وى سے نازل كى ہے۔

▲ لعنی قیامت کے دن ہے۔

روز حشریایوم احتساب کاڈراصلاح عقائدواخلاق میں فطرت بشری کے لیے خاص طور پرمؤثر ہے۔

لاريب فيه - بيصفت يوم الحمع كى --

مطلب بیہ ہوا کہ اگر مشیت تکوین یوں ہی ہوتی تو سب ایک ہی دین طریق پر فاق کے جاتے ،لیکن بے شار حکمتوں اور مصلحتوں سے بیہ منظور نہ ہوا، اب سب کے سب اضطرار آ ہوا ہے جاتے ،لیکن بے شار حکمتوں اور مصلحتوں سے بیہ منظور نہ ہوا، اب سب کے سب اضطرار آ ہوا ہے بیاب موگا جس پر مخصوص رحمت الہی بھی ہوگی اور منکرین وکا فرین قیامت کے دن بالکل بے سہارے کے ہوں گے۔





فَاللّٰهُ هُوَ الْوَلِی وَهُوَ يُحٰیِ الْمَوْتٰی وَهُو عَلْی کُلِّ شَنَیٌ قَدِيْرٌ فَ سوکارساز توبس الله بی بے اوروبی مردوں کوزندہ کردے گا اوروبی برچز پرتدرت رکھتا ہے یا

وَمَا انْحَتَلَفْتُمُ فِينَهِ مِنْ شَيٌّ فَحُكُمُ } إِلَى اللهِ طَوْلِكُمُ اللَّهُ رَبِّي

اورجس چیز میں تم اختلاف کرتے ہو، اس کا فیصلہ اللہ ہی کے سرو ہے لا یہی اللہ میرا پروردگار ہے

عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَ إِلَيْهِ أُنِيُبُ ۞ فَاطِرُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ ٢

میں ای پرتوکل رکھتا ہوں اور ای کی طرف رجوع کرتا ہوں کا (وہی) پیدا کرنے والا ہے آسانوں اور زمین کا

والظلمون ـ ظلمون ـ يہال بھى مرادابل كفروشرك بيں ـ

الظلمون الكافرون. (معالم، ج٤/ص: ١٤، مدارك، ص: ١٠٨١)

الواس کے سواتو کسی میں کارساز بننے کی صلاحیت ہی نہیں)

مقصودمشرکوں اوراہل کتاب دونوں کے عقائد شرکیہ کی تر دید ہے۔ کارساز اورمردوں کو

جلانے والا اور قا در مطلق توبس وہی ایک ہے۔

ال (دنیایس دلیل صحیح سے اور آخرت میں فیصلے کے ملی نفاذ سے)

فحد كمه إلى الله عكم إلى الله كتحت مين عمم منصوص وعمم مستنبط دونون آكته، اور عمم

نص اوراسنباط دونوں برحادی ہے، گودونوں کے درجہ استناد میں برد افرق قائم رہے۔

ای ایک حقیقت کے سمجھ لینے سے افراط وتفریط میں مبتلا بہت سے فرقوں کے مغالطوں کا

جواب نکل آیا۔

اور طاہر ہے کہ دنیاوآ خرت کے ہرامر میں اللہ ہی کی طرف رجوع کرے گا،اور ای پر بھروسہ رکھے گا،اے کسی مخلوق سے خوف ہی کیا ہوسکتا ہے)

قرآن نے بار بارزوراس حقیقت پردیا ہے کہ اللہ کو ایک فلسفیانہ نظر ہے کے ماتحت محض مسبب الاسباب یا خالق کل سمجھے رہنا ہر گر کا فی نہیں ، ضرورت اس کی ہے کہ اس کے ساتھ انسان تعلق اپنی ہر ضرورت کا جوڑے رہے ، اور اس کو مدتمہ عالم وکارساز کا نئات سمجھتا رہے۔ مشرک قوموں کی انسل مرابیاں ای باب میں تھیں۔



ES PUNIT ES

## جَعَلَ لَكُمْ مِّنُ أَنْفُسِكُمُ أَزُواجًا وَمِنَ الْانْعَامِ أَزُواجًا عَلَانُكُمُ الْوَاجًا عَلَانُكُمُ (اَى فَ) تَعارى لِيتَعارى جن كرور عبنائ اورمويشيول كرور عبنائ اوراس كوريد تعارى لل

### فِيُهِ ﴿ لَيُسَ كَمِثُلِهِ شَنَّ } وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ١

چلاتارہتاہ، کوئی چیزاس کے مثل نہیں اوروہی (ہربات) کا سنے والا ہے (ہرچیز) کادیکھنے والا ہے سال

ذلكم \_ يعنى وبى جومير \_ اورتمهار \_ درميان عاكم ہے۔

أى ذلكم الحاكم بينكم هو ربّى. (كبير، ج٢٧/ص:١٢٩)

علیه .....أنیب يوكل وانابت كسارے دشتے بس اى أیک ذات سے قائم رکھنے كے

میں۔علیہ اور إلیه دونوں کی ترکیب میں معنی حصر کے پیدا ہو گئے ہیں یعنی تو کل اس ایک پر رکھتا ہوں

ادر جوع اس ایک کی طرف کرتا ہوں۔

سالے (اوروہ جا ہلی مشرک قوموں کے دیوی دیوتاؤں کی طرح نہیں ،جس کاعلم وادراک وہ خود ہی ہر طرح ناقص ومحدود تسلیم کرتے ہیں )

فیہ \_ فی یہاں" ب کے معنی میں ہاوضمیر"،" سے مراد تدبیر بشری ہے۔

أى في ما ذكر من التدبير. (روح، ج٥٦/ص:١٧)

لیس کمثله شیئ - بیاصل اصول ہے صفات تنزیہہ کی ۔کوئی شے بھی پیش کی جائے ،اللہ کی ہم جنس ،ہم نوع ،ہمسر ،ہم وصف ،غرض کسی طرح بھی' دمثل' ،نہیں ہوسکتی ہے۔

عارف روم نے آخرعاجز آکر کہددیا ہے۔

اے برون از دہم وقول وقیل من خاک بر خون من تمثیل من

كمثله\_ ك زائدتاكيد كمعنى كے ليے -

الكاف الزائدة للتأكيد. (روح عن الزحاج وابن حنّى والأكثرين، ج٥٢/ص:١٨)

قيل إن الكاف زائدة للتوكيد. (قرطبي، ج١٦/ص:٨)

والمعنى ليس كهوشيئ على سبيل المبالغة. (كبير، ج٧٧/ص:١٣٢)



ES PUNT ES

### 

اِنْ بِ مُحَلِّ شَنَّى عَلِيْمٌ ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ الدِّيْنِ مَاوَصَّى بِهِ نُوحًا بِ ثُوحًا بِ ثُوحًا بِ ثَك وه بريز كاخوب جانے والا ہے اللہ اللہ نے تمارے لیے وہی دین مقرر کیا جس كاس نے نوح كوم دیا قا

وَّالَّذِیْ اَوْ حَیْنَا اِلْیُكُ وَمَا وَصَّیْنَا بِهَ اِبُرْهِیُمَ وَمُوسْی وَعِیْسَی اورجی کی مَ نے آپ کے پاس وی کی ہے اورہم نے ابراہیم اور موی اور بیا کو یہی حکم دیا قا

فاطرالسنوات والأرض ـ كائنات كى چھوٹى بردى ہر چيزكود بى نيستى ہے ہستى ميں لانے والا ہے۔ من أنفسكم أزوا حاً ـ بيويال جنس انسانى بى سے ہیں، کسى دوسرى جنس سے نہيں ۔اس میں ایک طرف تر دید ہوگئ ان باطل نہ ہوں كى جوعورت كوغیرانسانی قتم كى مخلوق قرار دیے ہوئے ہیں، اور دوسرى طرف ترغیب آگئ بیو بول كے ساتھ حسن معاشرت كى ۔

المارى مخلوقات كى ضرورتول سے مصلحتوں سے خبردار)

ابھی ابھی ذکر آچکا ہے کہ زمین وآسان ساری کا ئنات کا خالق حق تعالیٰ ہے، اب ارشاد ہور ہاہے کہ مضر خالق و فاطر ہی نہیں بلکہ رازق، قادر، حاکم ، مضرف بھی وہی ہے، اور وہ بھی یوں ہی انکل پچونہیں، بلکہ رتی ماشہ پورے بورے حساب کے ساتھ ۔۔۔۔۔ اور اس کاعلم کلیات تک محدود نہیں، کلیات وجزئیات ، ظواہر وخفا ماسب پریکسال حادی۔۔

له .....الأرض وبى اس خزانه كائنات ميس سے جس كو جتنا جا ہے د ہے۔

یبسط .....یقدر - ہرایک کے ظرف اور ضرورت اور مسلحت پرنظر رکھ کرا ہے دیے والا۔

لمسسو بقدر ۔ اس میں بندوں کو تنبیہ ہے کہ تم فن معاشیات کا جتنا بھی چا ہومطالعہ کرڈ الو،

یہ بھی بھی نہ بجھنا کہ تم نے اللہ کی قدرت و حکمت کا اصاطہ کرلیا ہے ، اللہ کی مشیت تمھارے جانے

ہوئے ضابطوں اور بتائے ہوئے قاعدوں سے بہر حال ہمیشہ بالاتر ہی رہے گی ۔ اور اسباب رزق کی
فراہمی ، وسعت و تنگی کوتم تمام ترایے علوم کی گرفت میں نہ لاسکو گے۔

و سورةالشوري و

S Punis

# اَنُ اَقِيْ مُ وا اللَّهِ يُنَ وَلاَ تَتَفَرَّقُوا فِيهِ لا كَبُرَ عَلَى الْمُشُرِكِيْنَ لِي الْمُشُرِكِيْنَ لي عن يدكه الله وين كوقائم ركهنا اوراس مِن تفرقه نه دُالنا ١٢ (الف)مشركين پر وه بات بهت كرال ب

مَا تَدُعُوهُمُ اللَيهِ ﴿ اللَّهُ يَحُتَبِى ٓ اللَّهِ مَنُ يَّشَاءُ وَيَهُدِى ٓ اللَّهِ مَنُ اللَّهِ مَنُ اللَّهِ مَنُ اللَّهِ مَنُ اللَّهِ مَنُ اللَّهِ مَنُ اللَّهِ مَنَ اللَّهِ مَنَ اللَّهِ مَنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُل

الف) (کردین کی اصل واحدیمی ہے)

شرع لکم .....وعیسی \_ بیاصل یا بنیادی دین و بی ہے، جو ہمیشہ ایک بی رہا ہے، اور جس کی منادی سارے بی پیمبر کرتے چلے آئے ہیں، شریعتیں یعنی قتی ومقامی قانون تبدیل ہوتے رہے ہیں، شریعتیں لیکن اصل وین ہمیشہ ایک بی رہا ہے اور وہ ہے قوحید، رسالت و آخرت پرایمان اور طاعت اللی کا تھم۔

دیس نبوح ومحمد ومن بینهما من الأنبیاء . (کشاف) والمراد إقامة دین الإسلام

الذي هو توحيد الله وطاعته، والإيمان برسله و كتبه، وبيوم الجزاء. (كشاف، ج٤/ص: ٢٠٩)

الک ایک مسکد و مدت دین کابیان ہے۔ دین اصلاً شروع سے بالکل ایک رہا ہے، تفصیلات شریعت (یعنی احکام واعمال) ہردور کی مناسبت سے بدلتے رہتے ہیں ایک نفس دین (یعنی عقائد اساسی) شروع ہی ہے دین قو حید ہے، اوراس کا ایک لازمی جزمئلہ نبوت ہے۔ نوحاً۔ نوحاً۔ نوح و و و سب سے مہلے ہیمبر ہیں جن سے سلسلہ نبوت حضرت خاتم النبیین کے وقت

نوحاً \_ نوح وه سب سے پہلے پیمبر ہیں بن سے سلسلہ ہوت مطرت حام ابی تک برابر قائم رہا، نوح، ابراهیم، موسی، عیسی علیم السلام سب پرحاشے گزر کے۔

ابراهیم علیه السلام نبوت کے دونوں سلسلوں اسرائیلی واساعیلی کے ابوالآ باء تھے۔موسی علیه السلام سلسلة اسرائیلی السلام سلسلة اسرائیلی السلام سلسلة اسرائیلی کے خاتم اورصاحب تربعت و کتاب عیسی علیه السلام سلسلة اسرائیلی کے خاتم اورصاحب کتاب۔

' بعض نے کہا ہے کہ ان چار کے نام صراحۃ اس لیے آئے ہیں کہ یہ چار انبیاء صاحب شریعت ہوئے ہیں۔

و حص نوحاً وابراهیم وموسیٰ وعیسیٰ بلذ کر لأنهم أرباب الشرائع (قرطبی، ج٦٦/ص:١١) كبیر ......إلیه به بیاس حقیقت کا اظهار به که توحید کی دعوت مع اس کے مضمرات ومضمنات



5 7 July 2

### مَنْ يُنِيبُ ﴿ وَمَا تَفَرَّقُوا إِلَّا مِنْ بَعُدِ مَا جَاءَ هُمُ الْعِلْمُ جو(اس کی طرف)رجوع کرے ال اور تفرقہ تواس وقت سے ان لوگوں نے پیدا کے جب ان کے پاس علم ( می ح ) بھنے چکا تھا

بَغْیا ابیننهم طولولا کلمة سَبَقَتُ مِنْ رَبِّكَ اللَّى اَحَلِم مُسَمَّى (وَبِكَ اللَّى اَحَلِ مُسَمَّى (وَ وَكُلُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ

لَّقُضِى بَيْنَهُمُ اوَإِنَّ الَّذِيْنَ أُورِثُوا الْكِتْبَ مِنْ بَعُدِهِمُ لَفِى شَكِّ

تواس کےدرمیان فیصلہ موچکا ہوتا 14 ادرجن لوگوں کو کتاب (الیم) ان کے بعددی گی دہ اس کی طرف سے شک میں پڑے ہوئے

کے اہل جاہلیت کو ہر دور میں اور ہر جگہ نہایت گراں گزری ہے۔

الم ایمن جس سے اس کی مشیت متعلق ہوجاتی ہے، اسے وہ دین حق کی توفیق دے دیتا ہے، اور جواس کی طرف جھکتا ہے، اسے وہ اپنا تقرب دے کرر ہتا ہے۔

يحتبى إليه من يشاء مرتبهُ اجتباء كاتعلق تمام ترمشيت تكويني سے ہے۔

یهدی إلیه من یبب-انابت درجوع الی الله پر ہدایت ضرور ہی مرتب ہوجاتی ہے۔ لیعنی تو فیق ایمان کے بعد اگرانابت واطاعت ہوتو اس پر قرب الہی وثو اب غیر متنا ہی مرتب

ہوتا ہے (تھانوی،ج۲/ص:۲۲۵)

روح المعانی میں ہے کہ آیت میں اشارہ ہے جذب وسلوک کی طرف۔ (روح ، ج ۲۵/ص:۲۲)

مرشد تھا نوی نے اس اجمال کی تفصیل ہے کی کہ جب کے اور مدایت کے معنی ہیں سمالک کوراہ دکھلانے کے ۔ (تھا نوی ، ج ۲/ص:۳۲)

کلے یہاں ایک بار پھراس حقیقت کا اعادہ ہے کہ دین اصلی اور دین قدیم تو دین تو حیر بی ہے ، شرک اور مبتدع ومخترع ادیان کی ایجاد تو بہت بعد کی چیز ہے، اور اس کی بنیا دہھی کسی اجتہادی غلظی پڑئیس، بلکے تمام ترنفیانیت پرہے۔

العلم\_ يعنى وين سيح

· بغیاً بینھم۔آپس کی نفسانیت ہے، نہ کہ کی علمی مسئلہ میں اختلاف فہم ہے۔ اسکار سازی میں انہ میں میں میں انہ کے انہ کا میں اختلاف فہم ہے۔

المله (عملاً اورعیا ناای دنیامیس)



بِيُبِ ﴿ فَلِلْأَلِكَ فَادُ ثُمْ \* وَاسْتَقِهُ كَمَا أُمِرُتَ؟ متردد ہورہے ہیں ولے سوآپ ای بناپر (انھیں )بلائے جائے (دین حق کی طرف) اور قائم رہے جس طرح آپ وظم ملاہے وَلَا تَتَّبِعُ اَهُ وَآءَ هُمُ \* وَقُلُ امْنُتُ بِمَا آنْزَلَ اللُّهُ مِنْ كِتْبِ \* اوران کی خواہشوں پر نہ چلئے اور آپ کہد و سیجئے کہ اللہ نے جو بھی کتابیں نازل کی ہیں میں ان پر ایمان لا تا ہوں وَأُمِرُتُ لِاعْدِلَ بَيُنَكُمُ اللَّهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمُ النَّا آعُمَالُنَا اور مجھے بیتھم ملاہے کہ (اپنے اور) تمھارے درمیان انصاف کروں، اللہ ہمارا بھی پروردگارے اور تمھارا بھی پروردگارے، ہمارے کیل وَلَكُمُ اَعُمَالُكُمُ الْاحْجَةَ بَيْنَنَا وَيَنْكُمُ اللَّهُ يَحْمَعُ بَيْنَا ؟ اور تمھارے کیے تمھارے عمل، ہاری تمھاری کوئی بحث نہیں، اللہ ہی ہم سب کوجع کرے گا كلمة سبقت من ربك وه طےشده بات يبي كه يوراعذاب آخرت مين بوگا۔ ا بیت مونین کی سکین وسلی کے لیے ہے کہ یہ مجرم جواب تک بچے ہوئے ہیں، بیا پے کسی ذاتی استحقاق کی بنایر ہرگزنہیں، بلکہ اس لیے کہ اللہ نے انھیں اپنی تکوین حکمتوں اور صلحوں سے ان کی سزاکودارالعمل میں نہیں بلکہ دارالجزاکے لیے ملتوی رکھاہے۔

19 یعنی رسول الله صلی الله علیه وسلم کے معاصر اہل کتاب۔ هم أهل الكتاب الذين كانوا في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم. (كبير، -٢٧/ص:١٣٦) قال الأكثرون هم اليهود والنصاري. (كبير، ج٢٧/ص:١٣٦) من بعدهم ضمير هم عكرين سابقين الل كتاب كى جانب ب-

أي من بعد أنبيائهم، وقيل من بعد الأمم الخالية. (معالم، ج٤/ص: ١٤١) لفی شك منه مریب لین ایخ بی دین اوراین بی كتابول كی حقیقت كی طرف سے فک وشبہ ، تر دوونذ بذب میں مبتلا ہیں اور اس پر اس طرح ایمان نہیں رکھتے جوایمان کاحق ہے۔ منه ضمير كتابهم كاطرف --

من کتابهم. (کشاف، ج٤/ص: ٢١٠)



### وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴿ وَالَّذِيْنَ يُحَاجُونَ فِي اللَّهِ مِنْ بَعُدِ مَا اسْتُحيُبَ لَهُ اورای کے پاس جاتا ہے ت اور جولوگ اللہ کے باب میں جھڑے نکا لتے ہیں بعداس کے کہ وہ مان لیا گیا،

### حُجَّتُهُمُ دَاحِضَةٌ عِنْدَ رَبِّهِمُ وَعَلَيْهِمُ غَضَبٌ

ان کی دلیل ان کے پرودگار کے زدیک بالکل ردی ہے اور غضب (نازل ہونے والا) ہے ان پر

♦٢٥ (اورو،ي سب كافيمله كرد \_ گا، انجى بحث بے كار ب، البت بليغ كيے جائے) لاتتبع أهوائهم \_اوران لوكول كي خوامشول يرنه على مجيما كماب تك بهي نبيل على ميل ي لأعدل لمرادف أذك بـــ

أى أمرت أن أعدل. (روح، ج٥ ٢ /ص: ٢٤)

أمرت لأعدل بينكم يعنى تمهاري من من انصاف كولمحوظ ركهون ، اورتمها را ويراس ے زائد بارنہ ڈالوں، جتنے کا شریعت نے تنہیں مکلّف کیا ہے،اور ہرحال میں تمھارے معالمے میں عدل سے کام لیتارہوں۔

قال ابن عباس أمرت أن لاأحيف عليكم بأكثر فيما افترض الله عليكم من الأحكام وقيل لأعدل بينكم في جميع الأحوال والأشياء. (معالم، ج٤/ص: ١٤١) أى في الحكم كما أمرني الله. (ابن كثير، ج٤ /ص:٩٧)

لأعدل الك قول بي على عدل يهال الم كى ع-

قيل هي لام كي، أي لكي أعدل. (قرطبي، ج١٦/ص:١١)

الله ربنا وربكم مهارااورتمهارا بمومنول كااورمنكرول كان خداوير وردگارتووي اورايك بي

ے، رہیں کہ ہمارے خدا کچھاور ہں اور تمھارے کچھاور۔

فلذلك يعنى ان كاى تفرق كى بناير ـ

فلأجل ذلك التفرق أو الكتاب أو العلم الذي أو تيته. (بيضاوي، ج٥/ص:٥٣) وإليه المصير \_ يعنى والسي اى ايك كي طرف بنه كرسي اوركى حانب\_

لنا أعسالنا الخ مرشدتهانوی نفر مایا که به بدایت ایسے موقع کے لیے ہے جب

مسورة الشورى ك

وَلَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴿ اللَّهُ الَّذِي آنْزَلَ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ وَالْمِيزَانَ اللهِ وَلَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ وَيَ اللَّهُ وَيُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَيُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

وَمَسَايُسُدُرِيُكَ لَعَلَّ السَّاعَةَ قَرِيُبٌ ﴿ يَسُتَعُرِلُ بِهَا الَّذِيُنَ

اورآپ کو کیا خبر، عجب نہیں کہ قیامت قریب ہی ہو کتا اس کے لیے جلدی وہی لوگ مجارہے ہیں جو

مناظرہ ختم ہوجانے پر بھی قبول حق کی توقع نہ ہو۔ (تھانوی، ج۲/ص:۳۲۳)

الم (آفرت میں)

فی الله یعنی الله یعنی الله یعنی حربی و شریعت کے باب میں رید احون فی الله یعنی حق تعالی کے دین حق کی سال ایمان سے جھڑا نکا لئے رہتے ہیں۔

حجتهم ....ربهم -اس بطلان جحت كاظهور كامل حشر مين مولا-

مااست جیب له له کی شمیرالله تعالی کی جانب ہے، یعنی بعداس کے جولوگ الله اوراس

کے دین کو مان سکے۔

أى من بعد مااستجاب الناس لله عزو حل أولدينه. (روح، ج٥٢/ص:٥٢)

أى من بعد ما وحدوا الله وشهدوا له بالوحدانية. (قرطبی، ج٦١/ص:١٤)

و من بعد ما وحدوا الله وشهدوا له بالوحدانية. (قرطبی، ج٦١/ص:١٤)

و من بعد ما وحدوا الله وشهدوا له بالوحدانية. (قرطبی، ج٦١/ص:١٤)

عالم نما جا بلول نے کیا ہے ایک بدیمی البطلان دعویٰ ہے۔قرآن مجیدنے جہال اس کی اور بیسیول طریقول عالم نما جا بلول نے کیا ہے ایک بدیمی البطلان دعویٰ ہے۔قرآن مجید نے جہال اس کی اور بیسیول طریقول سے صراحت کی ہو ہال آپ صلی الله علیہ وسلم کی ذات سے وقت قیامت کے اللہ کی باربار کی ہے۔ اللہ میزان۔ میزان کے معنی عدل کے بھی کے گئے ہیں اور شریعت کے بھی ، اور حاصل دونوں کا السمیزان۔ میزان کے معنی عدل کے بھی کے گئے ہیں اور شریعت کے بھی ، اور حاصل دونوں کا

ایک بی ہے۔

وهوالعدل والانصاف، قاله محاهد وقتادة. (ابن كثير، ج٤/ص:٩٨) قال قتادة ومحاهد ومقاتل العدل. (معالم، ج٤/ص:٢٤)

أى العدل كما قال ابن عباس، ومحاهد، وقتادة وغيرهم أوالشرع الذى يوزن به الحقوق. (روح، ج٥٠/ص:٢٦)

لاَ يُـوْمِنُونَ بِهَا عَ وَالَّـذِينَ امْنُوا مُشْفِقُونَ مِنْهَا لَوَيَعُلَمُونَ آنَّهَا الْحَقُّ اللهُ الْحَقُ اللهُ الْحَقُّ اللهُ الْحَقُّ اللهُ اللهُ

اللَّ إِنَّ الَّذِيْنَ يُمَارُونَ فِي السَّاعَةِ لَفِي ضَللٍ بَعِيْدٍ ﴿ اللَّهُ لَطِيُفُ ا

جولوگ قیامت کے باب میں جھڑے نکالتے ہیں، دور دراز کی گراہی میں مبتلا ہیں، اللہ اپنے بندوں کے باریک امورے

بِعِبَادِهِ يَرُزُقُ مَنُ يُشَاءً وَهُوَ الْقَوِيُّ الْعَزِيْرُ أَنْ مَنُ كَانَ يُرِيُدُ

خوب باخرے، جس کو جا ہتا ہے روزی دیتا ہے اور وہ بڑا توت والا ہے بڑاز بردست ہے سمع جو کوئی آخرت کی

السکنسب ۔ایک بار پھراس حقیقت کا اعلان کہ قرآن پاک شروع ہی ہے ایک مستقل ومرتب کتاب ہے، ینہیں کہ بعد کو صحابہؓ نے اپنے ظن وتخیین ہے ایک مجموعہ مرتب کرلیا!

سل یعنی قیامت کواگر آنا ہے تو آکیوں نہیں جاتی، یہ تقاضا بطور استہزاتو منکرین ہی کی طرف ہے ہوتارہتا ہے، باتی جواہل ایمان ویقین ہیں وہ تو اس کے یقینی وقوع ہے اور اپنے اعمال کی کوتا ہوں پر نظر کر کے ہمیشہ اس سے عقلاً خائف ہی رہتے ہیں (گو بھی حالاً واضطرار آس کا شوق غالب بھی آجائے)

مشفقون منها بابافعال میں سلب فاصیت کا اثر ہوتا ہے، اشفاق کے عنی میں مہر بانی اور خوف وونوں شامل ہیں ۔ استعال میں جب اس کا صلہ من کے ساتھ آتا ہے (جیسا کہ یہاں ہے) تو ''خوف' کا پہلو غالب آجا تا ہے، اور جب صلہ "علی "کے ساتھ آتا ہے، تو ''مہر بانی ''کے پہلو کو غلبہ حاصل ہوجا تا ہے۔

الاشف ق عناية مختلطة بحوف فإذا عدى بمن كما هنا فمعنى الحوف فيه أظهر، وإذا عدى بعلیٰ فمعنی العناية أظهر. (راغب،ص: ٢٩٦، روح، ج٥٢/ص: ٢٦) أظهر، وإذا عدى بعلیٰ فمعنی العناية أظهر. (راغب،ص: ٢٩٦، روح، ج٥٢/ص: ٢٦) المرسل (اوران صفات كا پوراظهور دوسرى صفات الهي كی طرح آخرت ميس هوگا) السله السله السله المسين تعالی بی این تعالی بی این بندول کے مصالح خفیف ومنافع بعید سے خوب واقف ہے۔ وہی حسب مصالح تکوین جس كوجس قدر جا ہتا ہے روزی دیتا ہے۔ رزق كی افراط وتفریط، ورومال كی كثرت يا افلاس، يسب انظامی امور بیں، انھیں كے حق و باطل بونے سے كوئی تعلق نہيں۔

ه الشوري ک

ES Munio 2

إن البذين يمارون في الساعة لين وه لوگ جوا بني ان سمج بختيول ميں پڑے رہتے ہيں كەقيامت آئے گی بھی مانہيں۔

وهدوالدقدوی الدعزیز داوراس پرکسی کازوراورد با ونہیں، اس نے خود ہی حکمت و مسلحت سے جس کو جو چا ہادیا ہے۔ العزیز وہ ہے جوسب پر غالب ہو، اور کوئی اس پر غالب نہ ہوسکے۔ کوئی اس فوی وعزیز کے اراد ہے میں روک نہیں بن سکتا۔

هوالغالب القوى الذي لايُغلب (نهاية، ج٣/ص:٢٠٢)

الذي يَقهَر والايُقهَر. (راغب،ص:٣٧٢)

الله لطیف بعباده یم معنی بھی ہوسکتے ہیں کہ اللہ البی بندوں کے فق میں کامل الاحسان ہے۔ ابن اثیر نے لکھا ہے کہ السلطیف جب بطوراسم اللی کے آتا ہے تواس کے معنی الی ہستی کے ہوتے ہیں جوا کی طرف شفقت کی اور دوسری طرف باریک مصلحوں کے علم کی اور تیسری طرف خلق تک اس کے پہنچا دینے کی قدرت کی جامع ہو۔

اللطيف هوالذي اجتمع له الرفق في الفعل، والعلم بدقائق المصالح و إيصالها إلى من قدرها له من خلقه. (نهاية، ج٤/ص:٢١٧)

سے کہ قرت میں حصہ ملنے کی پہلی شرط ایمان ہے، اور وہی یہاں مفقود ہے)
مطلب یہ ہوا کہ طلب کے قابل صرف آخرت ہے (دنیا اس میں ضمنا خود ہی آجائے گی)
نہ کہ دنیا کہ اول تو وہ حسب تمنا اور بہ مقد ارطلب نصیب نہیں ہو پاتی ، اور پھر جتنی بھی ملتی ہے اس میں
پڑنے ہے آخرت سے بالکل حرمان ہی ہوجا تا ہے۔

من كان يريد حرث الدنياء لعني ال كالمحمح نظرتمام تردنيابي ب،اس كى كسى عى وتدبيركا

شَرَعُوا لَهُمُ مِّنَ الدِّيْنِ مَالَمُ يَاذَن بِهِ اللَّهُ وَلَوْلَا كَلِمَةُ الْفَصْل جنھوں نے ان کے لیے ایسادین مقرر کردیا ہے جس کی اللہ نے اجازت نہیں دی ہے، اور اگر ایک قول فیصل نہ ہوتا

لَقُضِى بَيُنَهُمُ طُوَإِنَّ الظُّلِمِينَ لَهُمُ عَذَابٌ اَلِيُمٌ ۞ تَرَى الظَّلِمِينَ

توان کے درمیان (عملی) فیصله اب تک ہو چکا ہوتا، اور کافروں کوخر ورعذاب در دناک ہوگا ۲۶ آپ کافروں کو دیکھیں گے

آخرت ہے کوئی تعلق ہی نہیں ،ایسے خص سے ظاہر ہے کہ ایمان تک مفقو دہوگا۔

اہل ایمان اس کے برعس ندونیا کوسرے سے ترک کردیتے ہیں، نداسے اپناسم نظر بنائے ر کھتے ہیں، بلکہ دنیا کوآخرت کا ذریعہ بتاتے ہیں۔ آج مغربی تدن کس طرف لیے جارہا ہے اور آج "جدید" زہن کی کیا حالت ہورہی ہے، یہ ہر مخص پر روش ہے!

طلب آخرت اورطلب دنیا، دونول مقاصد میں قرآن مجیدنے یہاں جوفرق بین رکھاہے، وہ بہتاہم ہے۔ آخرت کے طالب کے لیے صاف وعدہ ہے، بلاکی شرط وقید کے کہاسے کامیاب ہی جہیں، بلکهاس کے حوصلہ طلب سے بڑھ کرکامیاب کردیا جاتا ہے، بخلاف اس کے طالب دنیا کوآخرت توسرے ملتى بىنبىس، اوردنيا جو كچھ ملتى ہے، وہ بھى يورى نہيں بلكاس كاصرف ايك حصد نوته منها.

حرث الآخرة\_ حرث الدنيا \_آخرت اورد نيادونون كاتشبيكيتى عداعمال كنشووتما کے لحاظ ہے۔

آیت سے ظاہر ہے کہ انسان اپنے اختیار وانتخاب میں بالکل آزاد ہے، اس پر جرکسی مشم کا بھی نہیں ،اوراس آزادی ضمیریر مدارثواب وعذاب کا ہے۔

٢٢ (آخرتين)

شرعه اسسالله مشرك كساته ساته الته كاس جزيس برعت يعنى وين مسايي طرف ہے بات نکالنے کا بھی ابطال ہے۔

بن اطلمین .... ظلمین یہال بھی قرآن مجید کے اکثر مقامات کی طرح کافروں کے عنی میں ہے۔ أى المشركين. (معالم، ج٤/ص:١٤٣)

لولا كلمة الفصل ووقول قيمل يمى م كه يورى جزائ اعمال آخرت يادارالجزايس

toobaa-elibrary.blogspot.com

و المارة المارة المارة

5 744 2

مُشْفِقِینَ مِمّا کَسَبُوا وَهُو وَاقِعٌ بِهِمُ طُوالَّذِینَ امَنُوا وَعَمِلُوا ورتے ہوئے اپنے کروتوں ہے اس حال کودہ (وبال) ان پر پڑکررے گا، اور جولوگ ایمان لائے اور انحوں نے نیک الصّلِحیت فِی رَوُضِتِ الْحَنْتِ عَلَيْهِمْ مَّا یَشَاءُ وُنْ عِنْدَ رَبِّهِمْ طُ الصّلِحیت فِی رَوُضِتِ الْحَنْتِ عَلَيْهِمْ مَّا یَشَاءُ وُنْ عِنْدَ رَبِّهِمْ طَلِحِی کے دہ پیشتوں کے باغوں میں ہوں گے دہ جن چرکہی چاہیں گے ان کے پروردگارے پاس انھیں ملے گ

ذَلِكَ مُوالِفَ ضُلُ الْكَبِيرُ ﴿ ذَلِكَ الَّذِي يُبَشِّرُ اللَّهُ عِبَادَهُ الَّذِينَ

بس میں توبوا انعام ہے کیے میں وہ بثارت ہے جو اللہ اینے بندول کو دے رہا ہے جو

لے گی ، نہ کہ اس دنیا میں۔

کے (نہ کہ وہ عیش وآ رام جوای دنیا تک محد ودو مخصوص رہے) الظلمین۔ یہاں بھی مراد کا فرہی ہیں۔

أى المشركين. (معالم، ج٤/ص:١٤٣)

والظالمون ههنا الكافرون. (قرطبي، ج١٦/ص:٢٠)

ونیا میں ہیبتِ حق سے اہل ایمان ڈرتے رہتے ہیں اور منکر وکا فرآخرت سے بے فکر رہتے ہیں، آخرت میں جب مشاہر ہ اعمال ہونے گئے گا، یہ تر تیب الٹ جائے گی۔ مؤمنین کے چہرے پر اطمینان وبشاشت کے انوار ہول گے اور کا فروں، منکروں کے منہ پر ہوائیاں اُڈر ہی ہول گی۔

السحنت حنات کوصیغه جمع میں اس کیے لائے کہ بہشت کے مختلف طبقے اور در جے ہیں، پھر ہر طبقہ خود ایک بہشت ہے، پھر ہر طبقے کے اندر باغات متعدد ہیں۔ اپنے اپنے در جے ومر سے کے مطابق کوئی کہیں ہوگا،اورکوئی کہیں۔

لهم ....عند ربهم - "وه جو پچو هی چاہیں گے، اپنے پروردگار کے یہاں حاصل کرلیں گئے، اس چند الفاظ کے اندراہل جنت کے لیے ہرممکن لذت وراحت و آسالیش کی بیثارت آگئی۔۔ جس کسی نے عالم ناسوت میں اپنے کو تو انین شریعت کے تابع بنا کررکھا ہے تو آخرت میں اس کا بیانعام ملے گاکہ خود قو انین تکوین اس کی مرضی وارادے کے پابند ہوجائیں گے۔



5 7 July 22

### 

المَوَدَّةَ فِي الْقُرُبِي وَمَن يَّقْتَرِف حَسَنةً نَّزِدُ لَهُ فِيهَا حُسُنّا اللَّهِ الْحَسْنَا الْ

رشتے داری کے مجت کے ۲۸ اور جوکوئی نیکی کرے گا ہم اس کی نیکی میں اورخوبی زیادہ کردیں گے

امام رازیؒ نے لکھا ہے کہ انعاماتِ جنت لامتنائی ہوں گے، کیوں کہ انسان کی خواہشیں تو کسی منزل ومقام پربھی پہنچ کررک نہیں جاتیں، وہ تو اوراس کے بعد کا بھی درجہ چاہائی کرتا ہے۔ یہ دخل فی باب غیر المتناهی لأنه لادرجة إلا و الإنسان یرید ما هو أعلی منها.

(كبير، ج ٢٧/ص: ١٤١)

اوري بهى لكها م كماس درجه كى كذاور ما بيت تك بجرحق تعالى كى كاذبى بيني سكتا ـ دل ذلك على أن ذلك المحزاء قد بلغ إلى حيث لا يعلم كنهة إلا الله تعالى . (كبير، - ٢٧/ص: ١٤١)

ذلك هو الفضل الكبير \_سب سے برافضل يهي تو ہے متكلمين نے اس سے بي نكالا ہے كہ آخرت ميں جو بچھ بھی انعامات حاصل ہوں گے، وہ اگر چی اگر بتی پر مرتب ہوں گے، تا ہم بطریق استحقاق نہ ہوں گے، صرف بطریق فضل ہوں گے۔ اللہ کے ذمہ اجر واجب نہيں ہے بلکہ بطور فضل و كرم حاصل ہوجائے گا۔

وأصحابنا استدلوابهذه الآية على أن الثواب غير واحب على الله وإنما يحصل بطريق الفضل من الله تعالىٰ. (كبير، ج٧٧/ص: ١٤١)

وهذا تصريح بأن الجزاء المرتب على العمل إنما حصل بطريق الفضل لابطريق

الاستحقاق. (كبير، ج٢٧/ص:١٤١)

١١ (الايل ٢٨

والحطاب لقريش خاصة، قاله ابن عباس وعكرمة ومجاهد وأبومالك والشعبى وغيرهم. (قرطبي، ج٦١/ص: ٢١)



ES Plant Es

قرآن کریم کے مخاطب اول یہی قریش تھے، اوران کی تمام شاخوں سے رسول اللہ تعلی اللہ علیہ وسلم کی عزیز داری تھی۔

عزیزوں قریبوں کی محبت اورایک دوسرے کی خیرخواہی دنیا میں ضرب المثل کی حد تک شہرت رکھتی ہے، عرب میں حقوق قرابت کی پاسداری اور زیادہ بڑھی ہوئی تھی۔ بیاضیں کے جذبات شہرافت سے اپیل ہے، گویا رسول الله صلی الله علیہ وسلم ان سے یہ کہہ رہے ہیں کہ اور پچھ نہ سہی تو عزیز داری کا ہی خیال کر کے میرے اوپرظلم وزیادتی سے بازرہو سے جھے بخاری وضح مسلم میں حضرت عبدالله بن عباس کی روایت سے ایسے ہی معنی بیان ہوئے ہیں۔

قال ابن عباس ومجاهد وقتادة والضحاك والسدى معناه إلا أن توذوني لقرابتي منكم. (حصاص، ج٣/ص:٤٧٥)

وبه قال عكرمة وقتادة والسدى وأبو مالك وعبد الرحمن بن زيد بن أسلم وغيرهم. (ابن كثير، ج٤/ص:٩٩)

فی القربیٰ فی سبیہ بلے مرادف۔

أى في حتى القربي ومن أجلها، كما تقول الحب في الله والبغض في الله.

(کشاف، ج٤/ص:٢١٥)

لقرابتي منكم ففي للسببية مثلها في بمعنى اللام لتقارب السبب والعلة، وإلى هذا ذهب محاهد وقتادة و حماعة. (روح، ج٥٠ /ص: ٣٠)

امام رازیؒ نے لکھا ہے کہ جب مودت بین اسلمین اورافرادامت کی ایک دوسرے کے ساتھ محبت، متعدد آیات واحادیث کی بناپر واجب ہے تو پھرامت کے اشرف ترین کے ساتھ کیوں نہ واجب ترہوگی۔

والآيات والأخبار في هذا الباب كثيرة واذا كان حصول المودة بين جمهور المسلمين واجبًا فحصولها في حق أشرف المسلمين وأكابرهم أولى. (كبير، جَ٧٧/ص:١٤١) آيت سے اصحاب رسول كر ساتھ بھى محبت كاحكم لكاتا ہے۔



### as Plant B

#### إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ شَكُورٌ ﴿

#### ب شک الله بوا بخشے والا برواقدردان بے ۲۹

فيه منصب عظيم للصحابة لأنه تعالىٰ قال (والسابقون السابقون أولئك المقربون) فكل من أطاع الله كان مقربا عندالله تعالىٰ فدخل تحت قوله (إلا المودة في القربيٰ) (كبير، ج٢٧/ص:١٠٤٣)

امام رازیؒ نے لکھا ہے کہ آیت رسول کے آل واصحاب دونوں کی محبت کو جمع کرتی ہے اور پہل سائل سنت کا ہے۔

والحاصل أن هذه الآية تدل على وجوب حب آل رسول الله صلى الله عليه وسلم وحب أصحابه، وهذا المنصب لايسلم إلا على قول أصحابنا أهل السنة والحماعة الذين جمعوا بين حب العترة والصحابة. (كبير، -٢٧/ص:١٤٣)

القربي مرادا الرئي بير القربي مرادا القربي (كشاف، ج٤/ص: ٢١٣)

ذلك ..... عباده مضمون عبارت تواجهی او پرکی آیت میں آچکا ہے، لفظ بشارت کے ساتھ پھراس کا ذکر کرنااس بشارت ہی کی عظمت کی دلیل مزید ہے۔

أعاد البشارة على سبيل التعظيم وذلك يدل أيضاً على غاية العظمة، نسأل الله الفوز بها . (كبير، ج٢٧/ص: ١٤١)

مفسرتھانویؓ نے لکھا ہے کہ مودہ فی القریٰ کا بیہ مطلب نہیں کہ اس کے بعدایمان مطلوب نہیں، بلکہ یہ توایمان ہی کا تدریج ولطافت کے ساتھ طریق موصل بتایا ہے۔ (تھانوی، ج ۲/ص ۲۹م)

79 (مطیعوں کے قریمیں)

### toobaa-elibrary.blogspot.com



5 25

أُمُ يَقُولُونَ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا تَ فَإِن يَّشَا اللَّهُ يَحُتِمُ عَلَى کیا بیلوگ میہ کہتے ہیں کہ(اس مخص نے)اللہ پر جھوٹ بہتان باندھ رکھاہے ہیں تواللہ اگر چاہے تو آپ کے قلب پر قَلُبكَ طُوَيَمُحُ اللُّهُ الْبَساطِلَ وَيُحِقُّ الْحَقَّ بِكَلِمْتِهِ ﴿ إِنَّهُ عَلِيْهُ مہرلگادے، اوراللہ باطل کومٹایا کرتا ہے اورحق کواپنے احکام سے ثابت کیا کرتا ہے، وہ دلول تک کی باتیں بِذَاتِ الصُّدُورِ ﴿ وَهُ وَ الَّذِي يَقُبَلُ التَّوْبَةَ عَنُ عِبَادِهِ وَيَعُفُوا خوب جانتا ہے اسے اوروہی ہے جوایئے بندوں کی توبہ قبول کرتا ہے اور گناہوں کومعانب عَنِ السَّيِّاتِ وَيَعُلَمُ مَا تَفُعَلُونَ ﴿ وَيَسُتَحِيبُ الَّذِينَ امَنُوا وَعَمِلُوا کردیتا ہے،اور جو کچھتم کرتے ہووہ اس سب کوجانتا ہے،اوران لوگوں کی عبادت قبول کرتا ہے جوایمان لائے اور نیک الصّلِحتِ وَيَزِيدُهُمُ مِّنُ فَضُلِهِ ﴿ وَالْكَفِرُونَ لَهُمُ عَذَابٌ شَدِيدٌ ۞ مل کیے اوران کو اپنے فضل نے اور بڑھا تا رہتا ہے کمل کیے اور کا فروں کے لیے تو سخت عذاب (مقرر) ہے مسل (اورنعوذ بالله وحي ونبوت كادعوى خلاف واقع كرديا ہے) الم (چه جائے که زبان سے ادامونے والے الفاظ واقوال)

مطلب یہ ہوا کہ اگراس اختال میں شائہ بھی صدافت کا ہوتا تو اللہ ایسے مدی کا ذب کو بھلنے بھولنے ، کا میاب ہونے ، ہی کیوں دیتا۔ اُس کی زبان ہے ادا ہونے والے خارق عادت بیام کو بھیلنے کا موقع ہی ند دیتا ، اور مدعیٰ کا ذب کی زبان ہی خاموش کر دیتا ، لیکن اُس نے ایسانہیں کیا ، بلکہ وہ تو اس کے برعکس ان رسول کے ہاتھ تائیدی مجز ات سے اور زیادہ تو کی کرتا جاتا ہے ، اس سے معلوم ہوا کہ یہ سرتا سرحق وصدافت پر ہیں۔ اور جو دلوں کے اندر تک کے بھید جانتا ہو ، اس کے لیے الفاظ ظاہر پر گرفت کرنا کیا مشکل تھا۔

بکلمته یکلمته کلمات سے یہاں مراداحکام تکوین وتنزیلی دونوں ہیں۔

اسکے یعنی جومل نیک ہیں وہ مقبول تو ہوتے ہی ہیں، اوراُن پر اجراُن کے استحقاق اصلی سے اور زیادہ ملتار ہتا ہے۔





# وكوبسط الله الرزق لعباده لبغوا في الارض وليكن ينزل الدرس وليكن ينزل الدرالة الرائي بندول كي ليرزق فراخ كرديتا توده روئ زين برمرش كرفي لكن وه جتنا عابتا ب

#### بِقَدُرٍ مَّا يَشَاءُ ﴿ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيرٌ بَصِيرٌ ﴿

انداز (مناسب) سے اتارتا ہے وہ اپنے بندول سے خوب یا خرب اور خوب د میصنے والا بے سے

یسقب ل السینسات ۔ چنانچیکوئی کافراگر کفر سے توبہ کرلے تواس کی وہ توبہ بھی قبول ہوجائے گی ،اور جوگناہ اس نے حالت کفر میں کیے ہیں وہ بھی سب معاف ہوجا کیں گے۔
ویسعیلہ ماتفعلون ۔اوراس علم کل کا ایک مظہر سیسے کہ توبہ کا اخلاص وعدم اخلاص بھی اس سے مختی نہیں رہتا۔

ویعفوا عن السیئات \_ بیگناه بھی تو توبہ کے واسطے سے معاف ہوتے ہیں اور بھی بلاواسط توبہ یول ہی معاف ہوجاتے ہیں ۔

تارة يعفو بواسطة قبول التوبة و تارة يعفوابتداءً من غير توبة. (كبير، ج ٢٧/ص: ١٤٥)
ويستحيب الذين يستحيب بقول اصح، يهال يحيب كمعنى ميل ہے۔
وقال آخر منهم بل معنى ذلك ويحيب الذين آمنوا. (ابن حرير، ج ٢١/ص: ٥٣٥)
اورف استحاب لهم ربهم تو قرآن مجيد ميل فأحاب لهم ربهم كمعنى ميل آئى چكا
ہے۔ (آلعمران آيت: ١٩٥)

ساسلے یعن اللہ ہے بڑھ کراپنے بندوں کی صلحتوں ، صلاحیتوں ، استعدادوں کا جانے والا اور ان کے احوال وا کمال پر نظرر کھنے والا اور کون ہوگا! وہ ہر بندے کو اُس کے ظرف، ضرورت، مصلحت کے لائق ہی روزی دیتا ہے، ورنہ اگروہ بے تحاشا سب کوخوش حال ہی بنادی تو انسان کے عام طبائع ایسے ہیں کہ بجائے امن و آشتی کے فتنہ و فساد ہر پا ہوجائے ، اور سب ایک دوسرے کے دشمن ہوکر کفرونا فر مانی میں مبتلا ہوجا ئیں۔

ولوبسط .....الأرض دنیا کی تاریخ اور روز مره کا تجربه گواه ہے کہ جوتو میں جتنی زیاده دولتند موئی ہیں ای قدر شراب نوشی ، قمار بازی ، حرام کاری ، سودخواری اور فسق کے انواع واقسام پرزیاده دلیر،

وَهُوَ الَّذِي يُنَزُّلُ الْغَيْتَ مِنُ بَعُدِ مَا قَنَطُوا وَيَنُشُرُ رَحُمَةً

اوروہ وہی ہے لوگوں کے مایوس ہوجانے کے بعد مینہ برساتا ہے، اورا پی رحمت کو پھیلاتا ہے اور وہ

الْـوَلِـيُّ الْسَحَمِيدُ ﴿ وَمِنُ الْسِبِهِ عَلَى السَّمُوتِ وَالْأَرْضِ

برا کارساز ہے (ہرطرح) قابل حمہ ہے سمع اوراس کی نشانیوں میں سے ہے بیدا کرنا آسانوں اورز مین کا

وَمَا بَتُ فِيهِمَا مِنُ دَآبَةٍ ﴿ وَهُ وَعَلَى جَمْعِهِمُ إِذَا يَشَآءُ قَدِيْرٌ ۞

اوران جانداروں کا جواس نے دونوں جگہ پھیلار کھے ہیں اوروہ ان کے جمع کر لینے پر جبوہ جا ہے قادر ہے تھے

بے باک رہی ہیں ، بجز اُن مشنیٰ قوموں کے جنھوں نے تقویٰ وامانت کوایے او پر حاکم رکھا۔

مرشد تفانوی نے فرمایا کہ اس طرح بسط باطنی بھی بعض طالبوں کے حق میں مضر ہوتا ہے،

اس کیے اس کے نہ ہونے رمغموم نہ ہونا جاہے۔ (تھانوی، ج۲/ص ا۲۷)

مرسل میکارسازستوده صفات الله تعالی بی ب کوئی یانی برسانے دالا دیوتا اندروغیرہ ہیں۔ رحمته وحمت سے يہال مراد بارش ہے بعض نے تقریر کلام اثبار رحمته تجی ہے،

بیتر کیب مان کرمراد نیا تات د ثمرات ہے ہوگی۔

م عنانچہ قیامت کے دن سب کود وبارہ زندہ کر کے اکٹھا کر لے گا۔

مابث فیهما من دابة۔ اغتثار حیوانات کا اثبات یہاں قرآن مجیدالأرض (زمین) کے ساتھ بظاہرالسے نوات (آسانوں) کے لیے بھی کررہاہے،اورگواس سےدونوں کاصرف مجموعہ بھی مراد ہوسکتا ہے، کیکن کھلا ہوا قرینہ ہے کہ آسان اور زمین دونوں فردا فردا بھی مَراد ہوں یعنی حیوانات كامتعقر جسطرح زمين ہے،آسان بھي ہيں۔

اور مجابرٌ تا بعي كاتو صاف قول اس باب مين نقل مواب-

ظاهر الأية و جود ذلك في السنوات وفي الأرض وبه قال مجاهد. (روح، ج٥٢/ص: ٣٩) اوراگر چیمفسرین کاایک گروہ اس جانب بھی گیاہے کہ وجود حیوانات کا اثبات مجموعہ زمین وآسان کے لیے ہے، نہ کہ آسان کے لیے مفردا بھی ،اس لیے کہ تحقیقات قدیم کی روہے حیوانات کا



وجود صرف زمین ہی تک محدود تھا، تا ہم انھیں حضرات نے کسی خاص نوع کے حیوانات کا امکان آسانوں میں بھی صراحت سے تتلیم کیا ہے۔

لا يبعد أن يقال أنه تعالى خلق في السموات أنواعاً من الحيوانات يمشون مشى الأناسيّ على الأرض. (كبير، ج٢٧/ص: ١٤٦، مدارك، ص: ١٠٨٩)

وقد حوزان يحلق الله في السماء حيواناً يمشون فيها مشى الأناسي على الأرض. (بحر، ج٧/ص: ١٥) الوسعود، ج٦/ص: ١٩)

ويحوز أن يكون في السموات أنواع أخر من الخلائق يدبّون كما يدب الحيوان في الأرض. (نيشاپوري،ج٦/ض:٧٨)

اورزخشری نے ای طرح کی تفییر کرے آگے کھا ہے کہ خدائے پاک نے ایسی مخلوقات بھی تو پیدا کر رکھی ہے، جو ہمارے دائر ہملم سے باہر ہے۔

سبحان الذی خلق مانعلم و مالانعلم من أصناف الخلق. (کشاف، ج٤/ص: ٢١٩)
اورعلامه آلوی بغدادی نے توایک منتقل عنوان ہی پی قرار دیا ہے: هل یو جد فی السماء
حیوانات؟ اوراس کے ذیل میں لکھا ہے کہ اس میں بُعد کیا ہے کہ اللہ نے ہر آسان میں ایسے ایسے
حیوانات وکلوقات مختلف قتم کے بیدا کرر کھے ہوں جو ہمارے دائر ہُ علم سے باہر ہیں۔

لايبعد أن يكون في كل سماء حيوانات ومخلوقات على صورشتي وأحوال مختلفة لانعلمها. (روح، ج٥٠/ص:٤٠)

اور جب بیز بن میں رکھ لیاجائے کہ سنوات کے وسعت مفہوم میں تارے سیار ساور ساور ساور اجرام فلکی شامل ہیں ، جن کے اندراور بھی کتنی قتم کی جاندار مخلوق شکل وصورت ساخت وتر کیب ، مزاح وطبیعت کے لحاظ ہے ایک دوسرے سے مختلف آباد ہے تو پھر مفسرا بن کثیر کی اس تفسیر دابة کی پوری قدر ہوتی ہے۔

وهذا يشمل الملائكة والإنس والحن وسائر الحيوانات على احتلاف أشكالهم وألوانهم ولغاتهم وطباعهم وأجناسهم وأنواعهم وقد فرقهم في أرجاء أقطار السفوات والأرض. (ابن كثير، - ٤/ص: ١٠٣) .



## 4

## وَمَا آصَابَكُمُ مِن مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتُ أَيْدِيكُمُ وَيَعْفُوا عَن كَثِيرٍ ﴿ وَمَا آصَابَكُمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

''لفظ دابة شامل ہے فرشتوں اورانسان اور جنات اور سارے ہی حیوانات پر، ان کے اختلافات شکل ورنگ، زبان وطبیعت، جنس ونوع کے باوجود، اور اللہ نے آخیں اطراف آسان وزمین میں پھیلار کھا ہے۔''

الله بے شارحتیں نازل فرمائے ، آٹھویں اور ساتویں اور چھٹی اور پانچویں صدی ہجری کے اُن مفسرین قرآن پرجن کے دماغ میں سیاروں کے اندرانیانی وحیوانی آبادی کا خیال بھی بھی کیوں گزراہوگا!

اورامام رازیؓ نے کہا ہے کہ بعید کچھ بھی نہیں ہے کہ اللہ نے آسانوں (ستاروں) پرایسے جاندار پیدا کررکھے ہوں جوانسانوں کی طرح چلنے پھرنے پر قادر ہوں۔

لا يبعد أن يقال أنه تعالى حلق في السموات أنواعاً من الحيوانات يمشون مشى الأناسي على الأرض. (كبير، ج٧٢/ص:١٤٧)

ستاروں میں حیوانی آبادی اگر کسی دلیل قوی سے ثابت ہوجائے تو آیت کامفہوم اور زیادہ روشن ہوجائے گا۔

دابة عموم میں ہرفتم کا جاندار آسکتا ہے، گواس کا اطلاق عموی حشرات (رینگنے والے جانوروں) پر ہوتا ہے۔ جنقیق پہلے گزر چکی ہے۔

المسل خطاب عاقل بالغ الل ذنوب سے ہے۔ نیج ، مجنون وغیرہ اس سے خارج ہیں۔
حطاب مع من یفھم و یعقل فلاید حل فیہ البھائم والأطفال (کبیر، ج۲۷/ص: ۱٤۹)
من مصیبة \_ مصیبة سے یہال واقعی وقیقی مصیبت مراد ہے۔ بعض نعمیں جوصرف صورة مصیبتیں ہیں، وہ درحقیقت عیش کے زینے ہیں، ان پرمصیبت کا اطلاق ہی نہ ہوگا۔ عربی میں اس کے لیے بالکل دوسر الفظ "بسل" موجود ہے، بلا ومصیبت صرف اردو میں مرادف ہیں، عربی میں نہیں۔





# وَمَلَ أَنْتُمُ بِمُعُجِزِيْنَ فِي الْأَرْضِ تَ وَمَا لَكُمْ مِّنْ دُون اللّهِ مِنْ وَلِيّ اورتمارا الله كم مِّن دُون اللّهِ مِن وَلِيّ اورتمارا الله كريوا كولَى بهي نه كارساذ ب

وُّلاَنَصِيْرِ ۞ وَمِنُ ايْسِهِ الْحَوَارِ فِي الْبَحْرِ كَالْاَعُلَامِ ۞ إِنْ يُّشَا

نددگار کے اوراس کی (قدرت کی) نثانیوں میں سے سندر میں پہاڑ جسے جہاز ہیں کم وہ اگرچاہے

یُسکِنِ السِرِیْحَ فیظُلُلُنَ رَوَاکِدَ عَلی ظَهْرِهِ طَالَ فِی ذَلِكَ لَایْتِ توہوا كو ظہرادے تووہ جہاز سمندركی علج پر كوڑے كے كوڑے رہ جائيں، بے شك اس مِس نشانیاں

یعفو عن کثیر۔ کثیر سے مراد کثیر من الذنوب بھی ہوسکتی ہے لیمی بہت سے گناہ بے گرفت ومواخذہ کے بھی چھوڑ دیتا ہے، اور کثیب من الناس بھی مراد ہوسکتی ہے لیمی گرفت ہر بندے پہیں کرتا، بہت سے بندول کو بے گرفت ومواخذہ بھی چھوڑ دیتا ہے۔

أى من الذنوب فلا يعاقب عليه أوعن كثير من الناس فلا يعاجلهم بالعقوبة. (مدارك، ص: ١٠٨٩)

ای من الذنوب سو حوز کون المراد بالکثیر الکثیر من الناس. (روح، ج٥٢/ص: ٤١)

کسلے بیسب مشرک جا ہلی قوموں کے رد میں ہے، جو سجھتے تھے کہ فلاں جگہ پناہ لے
لینے سے خدائی گرفت کی دسترس سے باہر ہوجا کیں گے، یا بعد موت فلاں فلاں دیوی دیوتا گاڑھے
وقت کام آ جا کیں گے۔

التان جمامت العنی ایسے اونچ اونچ جہاز کہ گویا بہاڑ تیرنے گے۔ان عظیم الثان جمامت والوں کا پانی پررواں دواں رہناحق تعالی کے کمالِ صناعی کی دلیل ہے۔

جس محل ترغیب پرادرجس سیاق میں ان او نچے او نچے جہازوں کا ذکر آیا ہے، اس سے اس پر بھی روشی پڑتی ہے کہ جہاز رانی اور جہاز سازی اسلام کی نظر میں مبغوض ونا پسندیدہ نہیں، بلکہ گونہ پسندیدہ ہے اور پھر الحوارفی البحر کالأعلام کہہ کر آج کل کے قوی ہیکل، دیو پیکر، تجارتی اور جنگی جہازون کی گویا تصویر کھینچ دی ہے۔



ES PUNIT

# لِحُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴿ أَوْ يُسوُبِ قَهُنَّ بِمَا كَسَبُوا وَيَعُفُ عَنُ مِصابِوتًا كَسَبُوا وَيَعُفُ عَنُ مِصابِوتًا كَرَوْتُوں كِ اوربهت لوگوں ع

كَثِيْسِ ﴿ وَيَسْعُلُمُ اللَّذِيْسَ يُسجَادِلُونَ فِي الْتِنَاطُمَا لَهُمُ وَرَكُونَ فِي الْتِنَاطُمَا لَهُمُ ورَكُرْدِ بِي كرابان كيلي وركزر بحى كرجائ من اوران لوكول كومعلوم بموجائ جو بمارى آيتول ميں جھڑے ذكالتے رہتے ہیں كرابان كيلي

الریح۔ ریح (ہوا) کامفہوم بہت وسیع ہے، دخانی جہازوں کی 'آسٹیم' بھی ہواہی کی ایک شکل ہے۔
صبّار شکور ۔ بندے کے لیے زندگی بھردوہی حالتیں ممکن ہیں: یاغم وحر مان کی اور یامسرت
وراحت کی ۔مومن پہلی صورت میں صبر وسلیم ہے کام لیتار ہتا ہے اور دوسری صورت میں شکر گزاری
ہے، اور یہ دونوں صورتیں حق تعالیٰ سے جڑے رہنے ہی کی ہیں۔ حق تعالیٰ سے غفلت کا مجرم وہ
بہر حال کی صورت میں بھی نہیں ہوتا۔

وأن يكون إما في البلاء وإما في الآلاء، فإن كان في البلاء كان من الصابرين، وإن كان في البلاء كان من الصابرين، وإن كان في النعماء كان من الشاكرين، وعلى هذا التقدير فإنه لا يكون البتة من الغافلين. (كبير، -٢٧/ص: ١٥٠)

بهم یعنی جس طرح جہازوں اور عظیم الثان جہازوں کو چلتے چلاتے ، متحرک رکھنا اس کی قدرت ، عظمت ، صنعت کی ایک دلیل ہے ، اسی طرح یہ بھی اس کی مشیت وقدرت میں داخل ہے کہ جب چاہان جہازوالوں کی بدا عمالی کی پاداش میں ان جہازوں کوطوفان لا کر تندو تیز ہوا چلا چلا کر تباہ بھی کردے۔

ويعف عن كثير-"كثرت" كأعلق كثرت معاصى سي كلي كيا به ادر كثرت عاصيان سي كلى ـ يو بقهن - هن كامضاف اهل مقدر ب، اصل تركيب كلام يول ب: أو يوبق أهلهن. والمراد على ماقال غير واحد اهلاك أهلها. (روح، ج٥٠ /ص:٤٣) حے سورةالشوري کے

5 15 mil 23

مِّنُ مَّحِيْصٍ ۞ فَمَا أُوتِينتُم مِّنُ شَئَّى فَمَنَاعُ الْحَيْوةِ السُّدُنْيَا ؟ بچاؤ کی کوئی صورت نہیں، غرض جو کھے بھی تم کودیا گیاہے وہ دینوی زندگی کے برتے کے لیے ہے اس وَمَاعِنُدَ اللَّهِ خَيْرٌ وَّأَبُقَى لِلَّذِيْنَ امَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمُ اوراللہ کے یاس جو کھے ہوہ بہتر ہی ہادر یا کدارتر بھی ،وہان لوگوں کے لیے ہے جوایمان والے ہیں اوراہے پروردگار پر يَتُوَكُّلُونَ ﴿ وَالَّذِينَ يَجُتَنِبُونَ كَبَيْرَ الْإِنَّمِ وَالْفَوَاحِشَ وَإِذَا مَاغَضِبُوا مجروسدر کھتے ہیں اس (الف)اور جوکبیرہ گناہوں اور بے حیائیوں سے بچتے رہتے ہیں اور جب انھیں غصر آتا ہے هُمْ يَغُفِرُونَ ﴿ وَالَّذِينَ اسْتَحَابُوا لِرَبَّهُمْ وَأَقَامُوا الصَّلُوةَ ص تومعاف کردیے ہیں ۲سے اورجن لوگوں نے کہ اینے پروردگار کا علم مانا اور نماز کی پابندی کی المم (کہ خاتمہ عمر کے ساتھ اس کا بھی خاتمہ ہو جائے گا) اوراس سے ظاہر ہے کہ مطلوب ومقصود بنانے کے قابل دنیانہیں ،صرف آخرت ہے۔ فمتاع الحياة الدنيا حيات دنيا كي ماته متاع كالفظائس كى بي يقيقتى كاظهار كي لي ب سماه متاعاً تنبيها على قلته وحقارته. (كبير، ج٧٧/ص:١٥١) الم (الف) آیت میں کتنی تعلی مونین صالحین کے حق میں ہے، جو دنیامیں زرود ولت ساز وسامان ہے محروم رہتے ہیں! و ماعند الله \_اس مرادا عمال صالحه بين جوغير ختم ودائي زندگي كو كتي بين \_ ٣٢ آيت كالفاظ قابل غورين! يحتنبون كبائر الإثم بوع چو في سارك كنامول سے بميشد بيے رمنا، صالحين غیرمعصوم کے لیے بھی ممکن نہیں ، اس لیے بشریت کی اس کمزوری کی رعایت سے مقبولین ومدومین تك كے ليے بيقيدلگادى كدوه وه بي جوبرے برے گناہوں سے بيچ رہتے ہيں۔ وإذا ماغه ضبوا هم يغفرون اى طرح موقع مرح وتحسين يربهي بدارشانهين موتا كمالحين وابرار کوغصہ سرے ہے آتا ہی نہیں ،غصہ کا اپنے موقع محل پر نہ آنا ، دلیل حلم نہیں ، دلیل جبن و بے متتی



### ES PLANT E

#### وَامُرُهُمُ شُورِى بَيْنَهُمُ صُورِي بَيْنَهُمُ صَوْمِمًا رَزَقُنْهُمُ يُنُفِقُونَ ﴿

اوران کاہر (اہم) کام باہمی مشورے سے ہوتا ہاور جو کچھ ہم نے آخیس دے رکھا ہاں میں سے خرج کرتے رہتے ہیں سس

ہے۔ کمال نہیں ، نقص ہے۔ ہنرنہیں ،عیب ہے۔ کمال اور ہنرصرف یہ ہے کہ بندے کو جب بے کل و بے جاغصہ آجائے تو اس کے مقتضا پڑمل نہ کر ہے ، بلکہ اپی طبیعت کو قابو میں رکھے۔

كبائر الاثم مرادغالبًا عقادى كنابول ي--

قیل المراد بکبائر الائم ما یتعلق بالبدع و استخراج الشبهات. (کبیر، ج۲۷/ص:۱۰) بہر حال إثم جو کچھ بھی ہوں، ان کے کبائر سے اجتناب کومومن کے لیے کہا گیا ہے، نہ کہ اِٹم کی چھوٹی بڑی ہرشکل ہے۔

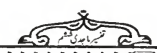
والفواحش مرادعالبان گناموں سے ہے، جن کاتعلق بے حیائی اور شہوانیت ہے۔ قیل المراد بالفواحش مایتعلق بالقوۃ الشہوانیة. (کبیر، ۲۷/ص: ۱۰۱) معلیم معلیم میں سارے اوصاف مونین صادقین کے بیان مورہ ہیں۔ انفرادی اوراجمائی دونوں شم کی نیکیاں ان میں آگئیں۔

فقہائے مفسرین نے شوریٰ کی حیثیت کوخوب سمجھاہے۔

يدل على حلالة موقع المشورة لذكره لها مع الإيمان واقامة الصلونة ويدل على انا مامورون بها. (حصاص، ج٣/ص:٣٨٦)

البتہ شوریٰ کے سلسلے میں یہ یادرہے کہ مشورے صرف آئھیں امور میں بندیدہ ہیں، جو بجائے خود قابل مشورہ ہوں بھی، اور جو چیزیں احکام قطعی میں داخل ہیں مثلاً نماز پنجگانہ، رمضان کے روزے وغیر ہا،سواُن میں مشورہ نہیں۔





# وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغُى هُمُ يَنْتَصِرُونَ ﴿ وَجَزَوُا سَيِّئَةٍ سَيِّغَةٌ سَيِّغَةٌ سَيِّغَةٌ الله الروه الله إلى المراك على المراك كابدله براك كابدله براك على المراك كابدله براك على المراك كابدله براك كابدل كابدله براك كابدله براك

مِّثُلُهَا \* فَمَنُ عَفَا وَاصلَحَ فَاجُرُهُ عَلَى اللهِ اللهِ لَا يُحِبُّ الظُّلِمِينَ ۞

ویی ہی الیکن جوکوئی معاف کردے اور اصلاح کرے تواس کا جراللہ کے ذمہ رہا، بے شک اللہ ظالموں کو پسند نہیں کرتا 🗠

شوری بینهم۔ الفاظ جہاں آمریت (ڈکٹیٹرشپ) وطلق العنانی کی نفی کامل کرتے ہیں، وہیں جہوریت اصطلاحی کے لیے بھی ہرگز وجہ جواز نہیں بنتے الفاظ قر آنی کا سیح مصداق دورخلافت راشدہ تھا۔
مہرمم (اورظلم وزیادتی کے جواب وانتقام میں خود بھی ظلم وزیادتی نہیں کرنے لگتے)
آیت کا بیم طلب نہیں کہ وہ اوگ معاف کرنانہیں جانتے۔

والمعنى أن يقتصروا في الانتصار على ما يجعله الله لهم ولا يتعلونه. (كبير، ج٢٧/ص:١٥١)

أنهم الاخصاء بالانتصار وغيرهم يعدو ويتجاوز. (روح، ج٥٢/ص:٤٧)

وقال السدى معناه في من بغي عليهم من غير أن يتعلواعليهم. (حصاص، ج٣/ص:٣٨٦)

هم (خواه وه ظالم ظلم كي ابتداكر في والے بهول، يا جواب وانقام ميں حدود سے تحاوزكر في والے بهول)

جنزاء .....مثلها بجزائے سیئہ کوسیئہ کہنا، ظاہر ہے کہ مض مجاز أاور عربی زبان کے قاعد ہُ مشاکلت کے مطابق ہے، ورنہ در حقیقت بیتو برائی کی سزاہوئی، نہ کہ خودکوئی برائی۔ امام رازیؒ نے کہاہے کہ اس آیت سے فقہ کی ایک بڑی اصل ہاتھ آجاتی ہے۔

هذه الآية أصل كبير في علم الفقه فإن مقتضاها أن تقابل كل جناية بمثلها

(كبير، ج٢٧/ص:١٥٣)

وأصلح \_ يعنى ابني بالهمى معاملات كودرست كرليا \_

أي بينه وبينْ خصمه بالعفو والإغضاء. (مدارك،ص:١٠٩١)

مثلها لینی سزائے جرم بھی درجہ جرم کی مناسبت ہی ہے دی جائے ،اس سے تجاوز ند کیا جائے۔

والمعنى أنه يحب إذا قوبلت الاساءة أن تقابل بمثلها من غير زيادة. (مدارك،ص: ١٠٩١)

وَكَمَن انْتَصَرَ بَعُدَ ظُلُمِهِ فَأُولَيْكَ مَا عَلَيْهِمُ مِّنُ سَبِيلٍ ﴿ إِنَّمَا السَّبِيلُ اور جوایتے او پرظلم ہونے کے بعد بدلہ (برابرکا)لے لےسوایسے لوگوں پرکوئی الزام نہیں ۲سے الزام توان لوگوں پر ہے عَلَى الَّذِيْنَ يَظُلِمُونَ النَّاسَ وَيَبُغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ الْمَاسَ جولوگوں پر ظلم کرتے اور زمین پر ناحق سرکشی کرتے(پھرتے) ہیں أُولْسَعِكَ لَهُمْ عَدَابٌ الْيُدِمْ ﴿ وَلَهَمْ نُ صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ ایسوں کے لیے دردناک عذاب ہے ہے اور جوشی صبرکرے اورمعاف کردے سے البتہ لَـمِنُ عَزُمِ الْأُمُورِ ﴿ وَمَن يُنضَلِل اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن وَّلِيّ مِّن اللَّهُ وَتَرَى بڑے ہمت کے کاموں میں سے ہے میں اور جے اللہ گراہ کردے اس کے لیے اللہ کے سواکوئی جارہ ساز نہیں ہیں اور آپ کافرول کو هذه الآية أصل كبير في علم الفقه فإن مقتضاها أن تقابل كل جناية بمثلها. (كبير، ج٢٧/ص:١٥٣) ۲ کی بہاں یہ حقیقت بیان کردی که تشد دمطلق صورت میں اسلام میں ممنوع نہیں ، حرام تو صرف تشدد بیجا ہے۔ كي ويبغون في الأرض بغير الحق الساساس جانب بهي اشاره موكيا كه كبر نفس ہی ظلم وزیادتی کی جانب لے آتا ہے! میں یہاں سے بیمئلماف ہوگیا کہ انتقام کی بھی جائز حدود کے اندر یوری اجازت اسلام میں ہے، کیکن اولی واقصل معاف ہی کروینا ہے ۔۔۔۔فطرت بشری کی کیسی ٹھیک ٹھیک اور بوری رعایت ہاری شریعت میں موجود ہے۔ 97 (كدوه اے زبردى راوراست يركي آئے) ومن یضلل الله بیاضلال ای بنایر ہوگا کہ اُس بندے کے اندر حق کی طلب و تلاش مو نہیں \_\_\_\_ حق تعالیٰ کی جانب نسبت اصلال پر حاشے کئی بارگز رکھے ہیں۔ بعده ضمير الله كي طرف إوربعدعلاوه كمعنى ميس بـ

ه سورة الشوري ك

ES PUNIT ES

# الظُّلِمِيْنَ لَمَّا رَاَوُا الْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلُ إِلَى مَرَدِّ مِّنُ سَبِيلٍ ﴿ اللَّهِ مِلْ اللَّهِ مَرَدِّ مِّنُ سَبِيلٍ ﴿ وَكَامِينَ كَا لَهُ مَا إِلَى مَرَدِّ مِّنُ سَبِيلٍ ﴿ وَكَامِينَ كَا لَا مَا مِنْ اللَّهِ مَرِي كَا وَكَمْ مُولَ عَلَى كَالَ مَا مِنْ اللَّهِ مَرِي كَا وَكَمْ مُولَ عَلَى كَا أَوْلُ مُورَت عِ؟

اور بعض نے اللہ سے بل حدلان محذوف مانا ہے یعن اللہ کی گرفت میں آجانے کے بعد۔ أى من بعد حدلان الله تعالىٰ إياه. (روح،ج٥٢/ص:٠٠)

♦ ﷺ (جس طرح ایک خوف زده انسان دیکتا ہے)
 الظلمین \_ ظالم یہاں بھی کا فرکا مرادف ہے۔

وهم المشركون بالله. (ابن كثير، ج٤ /ص:١٠٧)

لفظ الظالم المطلق في القرآن مخصوص بالكافر. (كبير، ج٢٧/ص:١٥٧) ترى درأو ماضى كے صغے كاستعال متعبل كمعنى ميں تين وتحقق كے موقع يرقرآن ميں

عام ہے۔

يعرضون عليها\_ مي ضميرهاكا اشاره الناريا جهنم كى طرف --

فكني عن العذاب المذكور بحرف التانيث، لأن ذلك العذاب هوالنار وإن

شئت جهنم. (قرطبی، ج۱ ۱/ص: ۵)

وینظرون من طرف خفی۔ ڈری میں ہوئی نگا ہوں سے، جھکی ہوئی آئکھوں سے دیکھتے ہوئے، جیسا کہ مجرموں کی عادت ہے۔

من طرف عفی من بہالب کمعنی میں ہے۔ قال من بمعنی الباء. (قرطبی، ج٦ ١/ص:٥٤)





يَوْمَ الْقِياْمَةِ ﴿ آلَا إِنَّ السَظْلِمِيْنَ فِي عَذَابٍ مُّقِيْمٍ ﴿ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِّنُ قِيمَ الْقِيمَةِ ﴿ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِّنُ قِيمَ الْقِيمَةِ ﴿ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِّنُ قَيْمِ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُلَّا مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مُ

اَوُلِيَاءَ يَنْصُرُونَهُمْ مِّنُ دُونِ اللهِ طُومَنُ يُّنْ خُلِلِ اللهُ فَمَا لَهُ مِنْ سَبِيلِ ﴿

چارہ سازنہ ہوں گے جواللہ ہے الگ ہوکران کی مدد کر عیس اور جس کواللہ گراہ کرے اس کے لیے کوئی راہ نہیں ع

اِسْتَجِيبُ وُ الِرَبِّ عُمُ مِّنُ قَبُلِ أَنْ يَّا تِي يَوُمَّ لاَّ مَرَدٌ لَهُ مِنَ اللهِ طَمَالَكُمُ السُّعَ اللهُ عَمَالُكُمُ اللهُ عَمَالُكُمُ اللهُ عَمَالُكُمُ اللهُ عَمَالُكُمُ اللهُ عَمَالُكُمُ اللهُ عَمَالُكُمُ اللهُ عَمَالُهُ اللهُ عَمَالُهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَ

مِّنُ مَلْحَالًا يَوْمَثِلْ وَمَالَكُمْ مِّنُ نَكِيْرٍ ﴿ فَالْ أَعُرَضُوا فَمَا أَرُسَلُنْكَ كُونُ مَلُنْكَ كَلُونُ اللهِ اللهِ عَلَى الرَّالُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الرَّالُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَل

10 (جس ہے جھی رہائی وخلصی نہیں ہونے کی)

أى دائم سرمدى أبدى لاخروج لهم منها ولامحيد لهم عنها. (ابن كثير، ج٤/ص:٧٠)

أى دائم لاينقطع. (قرطبي، ج١٦/ص:٤٦)

اورظا ہر ہے کہ پیظالم عذاب ابدی کے ستحق کا فرومشرک ہی ہوسکتے ہیں۔

ومعلوم أن هذا لايليق إلابالكفار. (كبير، ج٢٧/ص:١٥٧)

۵۲ (نانجات کی،ندمعذرت کی،ندنفرت کی)

ومن بضلل الله \_باضلال ان لوگول كے عدم تلاش حق كے باداش ميں ہوتا ہے، جيساكه

بارہا بتفصیل بیان ہو چکا ہے۔

مع هے (جبیا کہ بہت ی گراہ تو موں اور فرقوں نے سمجھ رکھاہے)

یہ وم لامیر قدلہ لیعنی دنیامیں جس طرح عذاب کا ہٹ جاناممکن ہے، وہاں مہلت وتو قف کی کی میں سی میں گ

کی کوئی صورت ہی نہ ہوگی۔

مالكم من نكير\_ أي من ناصر ينصركم قال مجاهد. (قرطبي، ٦٦ /ص:٤٧)



عَلَيْهِمُ حَفِيُظُا ﴿ إِن عَلَيُكَ إِلَّالْبَلْغُ ﴿ وَإِنَّاۤ إِذَآ اَذَقُنَا الْإِنْسَانَ مِنَّارَحُمَةً کوئی نگرال کر کے نہیں بھیجا ہے آ پ کے ذمہ صرف پہنچادینا ہے ۵۴ اورجم انسان کو جب کھھا پی عنایت کا مزہ چھادیے ہیں فَرِحَ بِهَا \* وَإِنْ تُصِبُهُمُ سَيَّعَةٌ بِمَا قَدَّمَتُ آيَدِيُهِمُ فَإِنَّ الْإِنْسَانَ تووواس پرخوش ہوجاتا ہے اورا گرایسے لوگوں پر کوئی مصیبت آپڑتی ہان کرتو توں کے بدلے میں جودہ پہلے اپنے ہاتھوں کر چکے ہیں تو انسان كَفُورٌ ۞ لِللهِ مُلُكُ السَّمَوٰتِ وَالْأَرُضِ لِيَخُلُقُ مَا يَشَاءُ طَيَّهَبُ لِمَنُ ناشکری کرنے لگتا ہے ۵۵ اللہ ہی کی ملک ہے سلطنت آ انوں اورز مین کی ، وہ جو چاہتا ہے پیدا کردیتا ہے، جس کو چاہتا ہے (اولاد) يَّشَاءُ إِنَاتًا وَّيَهَبُ لِمَن يَّشَاءُ الذُّكُورَ ﴿ آوُ يُزَوِّجُهُمُ ذُكُرَانًا وَّإِنَاتًا ؟ مادہ عنایت کرتا ہے اور جس کو چاہتا ہے (اولا د) نرینہ عنایت کرتا ہے، یا ان کونرومادہ ( کی صورت) میں جمع بھی کردیتا ہے وَيَجُعَلُ مَنُ يَّشَاءُ عَقِيمًا الَّانَّهُ عَلِيتُمْ قَدِيرٌ ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَنَ يُكَلِّمَهُ اورجے جا ہتا ہے لاولدر کھتا ہے، بےشک وہ برناعلم والا ہے برناقدرت والا ہے ۵۲ اور یکسی بشر کا مرتبہ بیس کہ اللہ اس م في (مارے احكام ويلامتكا) مطلب یہ ہے کہ اتنے سمجھانے بجھانے کے بعد بھی پیلوگ بدستور ایمان سے منکر ہیں

تو آپ زیادہ فکر ور دد میں نہ پڑیئے ،آپ سے ان کے اعمال سے متعلق بازیرس کا احمال ہی نہیں۔ انبہاء ومرسکین کے اس موقف کوقر آن نے بار بارصاف کیا ہے۔

۵۵ (بحائے اس کے کہ حق تعالیٰ کی طرف بطریت توبہ والتجار جوع کر ہے) إذا ..... بھا۔ لینی بچائے اس کے کہ معم کی جانب منسوب کر کے اس کی شکر گزاری میں لگ جائے، یہاسے این جانب منسوب کرکے بیجا طور پر اِترانے لگتاہے۔

الإنسان \_ انسان سے آیت میں دونوں جگہ مراد ناشکر گزاراورایمان سے خالی انسان ہے۔ ۲ منامیں جو کھی ہورہاہے، کی کے اولا دخوب ہوتی ہے، کوئی لا ولدرہتا ہے، کسی کے صرف بٹیاں ہوتی ہیں، کسی کے صرف بیٹے ،کسی کے دونوں ۔موبیسب کچھ محض اٹکل بچو، اندھادھندنہیں ہورہا ہے۔فرد، جماعت، کا مُنات سب کی بے انتہا حکمتوں اور بے شار صلحتوں کے



# الله ألا وَحُيا اَوْمِنْ وَرَائِي حِسَابِ اَوْيُرُسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ اللهُ الله

#### بِإِذُنِهِ مَايَشَاءُ اللهُ عَلِي

الله کے حکم ہے جواللہ کومنظور ہوتا ہے کے بےشک وہ عالی شان ہے

پیش نظرایک حکیم مطلق کے زیرانظام ہور ہاہے، پھراس حکیم مطلق کی قدرت اوراختیارات بھی محدود نہیں، لامحدود ہیں، علم بھی اس کا کامل اور قدرت بھی اس کی کامل، اس کے انتظام میں کسی فتم کی غلطی یا خرابی کا اختمال ہی کیا ہوسکتا ہے!

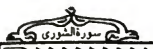
ین اورجس طرح جا ہے بیدا کی قوت تخلیق بھی غیر محدود ہے، جس کو جب اور جس طرح جا ہے بیدا کر ہے۔ جس طرح تقسیم رزق کا تعلق تمام تر مشیت الہی ہے ہے، ای طرح عمل تخلیق بھی تمام تر مشیت تکوین ہی کے مطابق ہوتار ہتا ہے۔

آیت میں عام قدرت الہی کابیان ہے، کی خاص واقعہ کی عین مراد ہیں۔

وقال الأكثرون من المفسرين هذا الحكم عام في حق كل الناس، لأن المقصود بيان نفاذ قلرة الله في تكوين الأشياء كيف شاء وأراد، فلم يكن للتخصيص معنى. (كبير، ج٧٧/ص:٩٥) قلرة الله في تكوين الأشياء كيف شاء وأراد، فلم يكن للتخصيص معنى. (كبير، ج٧٧/ص:٩٥) حق تبال بي تهيل كم يهال بي سئله بيان فرمايا گيا ہے كہ عام فطرى قوائے بشرى اس قابل بى تهيل كه حق تعالى سے براوراست عزت بم كلاى عاصل كرسكيں \_ مخاطبت كيمكن طريقے صرف تين بين: \_ (1) بطريق وحى، يعنى بلا واسط كدركات طبعى، قلب ميں كوئى بات وال دى جائے \_ (1) بطريق وحى، يعنى بلا واسط كدركات طبعى، قلب ميں كوئى بات وال دى جائے \_ حجاب بي تحصكام سناديا جائے ، جاب كاتعلق بخلى حق تنهيں بضعف ادراك سے ہے۔ حجاب حجاب عظمت ہے جومشا بدئ تجليات سے بشركوروك ديتا ہے، ذات حق مجوب نهيں ۔ وحداب حجاب كوئى كرسكتا ہے، دور يہ جاب كوئى شركا ضعف ادراك ہے جس سے با وجود كمال ظهور نور ذات كوئى كرسكتا ہے، بلكہ حقیقت اس جاب كی بشركا ضعف ادراك ہے جس سے با وجود كمال ظهور نور ذات كے بيادراك

### toobaa-elibrary.blogspot.com

سے قاصر ہے'۔ (تھانوی،ج۲/ص ۲۷۷)



### £5 7 54 2 23

# حَكِيْمٌ ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيُنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنُ أَمُرِنَا الْمَا كُنْتَ تَدُرِيُ عَمَدَ وَالا بِهِ وَ الراك الله وَ إلى المجي وحي يعن ابناهم بعيجاب ٥٩ آپ كونه ينظمي

ولیس السراد به حجاب الله تعالیٰ لأن الله تعالیٰ لایحوز علیه ویحوز علی الأجساد من الحجاب ولکن السراد به أن السامع محجوب عن الرؤیة فی الدنیا. (مدارك،ص:١٠٩٣) من الحجاب ولکن السراطریقه بیه کفر شتے کے ذریعے سے وحی بشرکو بھیج دی جاتی ہے،اس وحی کے مخاطب حضرات انبیاء توقطعی ہوتے ہیں اور غیر انبیاء کے لیے بھی اس کی گنجایش ہے،جیسا کہ حضرت مریم کے معاطع میں قرآن مجید ہی سے ثابت ہے۔

اور بیمنکرین ومشرکین جوخود مخاطبهٔ اللی کی تمنامیں تھے،ان کاظرف ان میں سے کسی طریق کے بھی قابل نہیں۔

باذنه۔إذن يہاں حكم كے معنى ميں ہے جيسا كہ اور بھى موقعوں پر آيا ہے۔

(اور وحی كے ان طريقوں ميں اس كی ان دونوں صفات كاظہور ہور ہاہے)

عَـلِـتی۔ وہ بلند شان ہے، اور اس كی عُلُو شان كا تقاضا يہی ہے كہ بند ہے كواس سے ہم كلامی
كی محال ہی نہ ہو۔

حکیم۔ لیکن وہ حکیم طلق بھی ہے،اس لیےاس نے بندوں کے مصالح پر نظر کر کے اپنی ہم کلامی کے تین طریقے نکال دیے۔

9 (اورآپ سلی الله علیه وسلم کونبی بنا کرآپ کی نبوت پردلائل قائم کیے ہیں) دو سے یہاں مراد قرآن یا وق ہے، جبریل یا فرشتہ مراد نہیں۔

وهوما أوحى إليه عليه البصلاة والسلام أوالقرآن الذي هوللقلوب بمنزلة الروح للأبدان. (روح، ج٥٦/ص:٥٨)

والمراد به القرآن. (کبیر، ج۲۷/ص:۱۹۳) اورروح سے قرآن کوتعیراس مناسبت سے کیا گیا ہے کہ قرآن زندگی بخشا ہے۔ وسمی القرآن روحاً و ذلك لكون القرآن سبباللحیاۃ الأخرویة. (راغب،ص:۴۳۱)

و سورة الشوري ك

555555555555

## مَا الْكِتْبُ وَلا الْإِيْمَانُ وَلْكِنُ جَعَلْنَهُ نُورًا نَّهُدِي بِهِ من تَسَاءُ

كركتابكياچز إدرنديكايان كياچز ع ول كين بم فياس قرآن)كور بناديا بكاس كورايد بم مدايت كرتي

مِنْ عِبَادِنَا طُوَاتِكَ لَتَهُدِى إلى صِراطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ صِراطِ اللّٰهِ عِبَادِنَا طُواللّٰهِ عِبَادِنَا طُواللّٰهِ اللّٰهِ عِبَادِنَا اللهِ اللّٰهِ عِبَادِنَا اللهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللللّٰ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ

الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَوٰتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ط

کہ آسانوں اورزمین میں جو کچے بھی ہے سب اس کا ہے

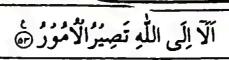
وسماه روحاً لأنه يفيد الحياة من موت الجهل أوالكفر. (كبير، -٢٧/ص:١٦٣) كذلك يعنى جس طرح بم انبيائة قديم يروحي نازل كرتة رب بين-

أى كما أوحينا إلى الرسل قبلك. (مدارك،ص:١٠٩٣)

سیماں اس عام حقیقت کا اظہار ہے کہ بلا فیضانِ الہی، کامل ترین استعداد وصلاحیت رکھنے والابھی بے کارہے، اس خاص حقیقت کا اعلان کہ بل نبوت آپ کی بیراعلمی ہرگز اُن کمالات کی قادح نہیں، جو بعد نبوت آپ کو حاصل ہوئے۔

مرشد تھانویؒ نے فرمایا کہ کمالات سب کے سب موہوب ہیں، جس کو مبۂ کمالات پر قدرت ہے، اس کو سلب کمالات پر بھی قدرت ہے تو کسی کو بھی اپنے کمال پر نازنہ ہونا چاہیے۔ (تھانوی، ج۲/ص:۷۷۷)

ماکنت ....الإیمان یعن قبل نبوت آپ کوشر بعت کے ان دقائق کاعلم ہی نہ تھا۔
11 میں کتاب کے ذریعے ہے۔



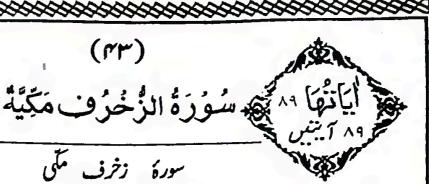
یادر کھوسب امورای کی طرف رجوع کرتے ہیں کا

اور کسی مخلوق کونہ کوئی اختیار ان تصرفات کا ہے، نہ کوئی شرکت آسان وزمین میں ہے)

یہاں صفات باری میں ہے دوصفات کمال کا اثبات ہے: ایک حق تعالیٰ کی ملکیت کامل کا، دوسرے اس کی طرف مرجعیتِ مطلق کا۔

(mm)





### بسُم اللهِ الرَّحَمْنِ الرَّخِيْمِ

سورهٔ زخرف ملّی

شروع الله نهايت مهربان باربار دمت كرنے والے كنام

الْمَ أَ وَالْكِتْبِ الْمُبِينُ ﴿ إِنَّا جَعَلُنْهُ قُرُ إِنَّا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمُ تَعْقِلُونَ ﴿ حامیم مقتم ہے (اس) کتاب واضح کی کہ ہم نے اس کوعر بی زبان کا قرآن بنایاہے تا کہتم خوب سمجھ جاؤلے

ا اے اہل عرب، بطور مخاطب اول کے)

والكنب المبين قرآن ايك بالكل واضح كتاب بلحاظ اين بيش كيهوئ مهمات عقائد کے بھی ہے اور بلحاظ اینے احکام اسای دادتی کے۔

و \_ کلام عرب میں تا کیدوز ورکلام کے موقع پرشم لانے کا دستورعام ہے،اوراستشہاد کا پہلو جوتتم میں ہوتا ہے، وہ اس خاص موقع برعیاں وظاہر ہے بینی قر آن برغور کرنے سے خود اس کے مضامین کا عجاز ظاہر ہوا جارہا ہے۔۔۔۔عربی اسلوب بیان یہی ہے کہ مثلاً جب عرب ادیب، خطیب،شاعر کواین شجاعت و دلیری کا اظهار مقصود ہوگا تو بجائے اس کے کہ اردومحاور ہے کے مطابق وہ پہ کہے کہ میرے کارناموں برمیری تلوارگواہ ہے، وہ پہ کہے گا کہ مجھے تلوار کی شم ہے۔

جعلنه ضمير نه الكتكامات --

خم \_ان حروف مقطعات يرحاشي كزرجكا -

إنّا جعلنه بروى يراني بحث چلى آر ہى ہے كەقر آن مجيد قديم وغير خلوق ہے يا حادث وخلوق۔ آیت کے لفظ جعل سے اہل اعتزال کواینے مسلک حدوث قرآن کی گویاسند ہاتھ آگئ ہے۔ القائلون بحدوث القرآن احتجوا بهذه الآية. (كبير، ج٢٧/ص:١٦٦)

و الزخرف و

## وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتْبِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيْمٌ ﴿ اَفَنَضُرِبُ عَنْكُمُ الدِّكْرَ

اوربے شک وہ لوح محفوظ میں ہارے پاس ہے بوے مرتبہ کا، حکمت سے جراہوا ع کیا ہم تم سے (اس) تھیحت نامہ کو

اہل سنت کا مذہب ضیح یہ ہے کہ قرآن مجید کی حیثیتیں دوہیں: ایک معنوی، دوسرے تعبیری۔معنوی حیثیت سے بعنی فی نفسہ کلام الہی ہونے کے اعتبار سے دوسری صفات الہی کی طرح وہ مجھی قدیم اور غیر مخلوق اور ہرعرض (صوت، صورت، حروف ولغت وغیرہ) سے منزہ ومبریٰ ہے۔ رہی اس کی دوسری یا تعبیری حیثیت، سوہاری فہم وادراک کی گرفت میں لانے کے لیے وہ مجموعہ اعراض ہے، اس میں حروف ہیں، نقوش ہیں قص علی لذا۔ اوراس اعتبار سے اس کا حادث یا مخلوق ہون ہونا بالکل ظاہر ہے۔

السمبین مفت مبین کا یک پہلوتو ظاہرلفظ وعبارت کے لحاظ سے ہے، اور اس معنی میں وہ اسپ نخاطبین اول یعنی قوم عرب کے لیے بالکل واضح ہے۔ اور دوسر اپہلواس کے معانی ومطالب کے لحاظ سے ہے کہ اس نے راہ ہدایت اصلاح کوطریق کفروضلالت سے بالکل واضح وممتاز کر دیا ہے۔ اور اس معنی میں اس کی ابانت کا تعلق سارے عالم ہے ہے۔

وفى وصف الكتاب بكونه مبيناً وجوه: الأول للذين أنزل إليهم لأنه بلغتهم ولسانهم، والثاني المبين هوالذي أبان طريق الهدئ من طريق الضلالة و أبان كل باب عماسواه و جعلها مفصلة وملخصة. (كبير، ج٢٧/ص:١٦٥-١٦٦)

این نازل کرنے والے کے ہم صفت)

لعلت حكيم \_ سورة ماقبل كختم كقريب قل تعالى كى شان أخيس صفات كماته المان موجى هم الله على حكيم داب ذكراس كام كه كمام بهى متكلم بى كى شان كے مطابق برو برتبه والا ہے ، فاك كو پاك بناديخ والا ہے ، اور حكمتوں اور دانا ئيوں سے لبريز ہے ۔ جس كتاب پر دارومدار سارے عالم كى ہدايت ورہنمائى كامو، بے شك أسے مونا بھى ايبابى تھا۔ أم الكتب سے يہال مرادلوح محفوظ ہے۔

. أى اللوح المحفوظ. (ابن كثير، عن ابن عباس ومجاهد، ج٤ /ص:٩٠١)



ES PUNT ES

صَفُحًا أَنْ كُنتُمُ قُومًا مُسْرِفِينَ ﴿ وَكُمْ اَرُسَلُنَا مِنُ نَبِي فِي الْآوَلِيُنَ ﴿ اللهِ لِيُن فِي الْآوَلِيُنَ ﴿ اللهِ لِيَ اللهِ اللهِ مِن اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

السَّمُوٰتِ وَالْاَرُضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَزِيْرُ

آ سانوں اور زمین کوکس نے بیدا کیا،تو پی یقینا کہیں گے کہ اُٹھیں پیدا کیا ہے (اس خدائے )ہمہتواں نے

دوسرے معنی خورقر آن کے بھی کیے گئے ہیں۔

لدینا قرب، ترف واخصاص کے اعتبار سے قرب رہتبہ قرب مکان نہیں۔

سو یعنی کیا قرآن کا نزول اوراس کی تبلیغ اس لیے موقوف کردی جائے گی کہتم اس پر
ایمان نہیں لاتے ، حالا نکہ عین حکمت ورحمت دونوں کا تقاضا ہے کہ یہ فیض کامل برابر جاری رہے۔

ھذا الحکلام تحمل و جھیں: الأول الرحمة والثانی المبلغة فی التغلیظ. (کیر، ج۲۷/ص:۲۷)

مسرفین معنی مشر کین کے بھی لیے گئے ہیں، یعنی جرم وبغاوت میں صدیے گر رجانے والے۔
ومعنی مسرفین مشر کین. (قرطبی، ج ۲۱/ص: ۲۲)

سی (لیکناس تکذیب واستہزاء کے باوجودسلسلۂ ارشادوہدایت برابرجاری ہی رہا)
یہاں دوتاریخی حقیقوں کا اعلان ہے: ایک یہ کہ زمانۂ ماضی میں انبیاء کثرت ہے آتے
رہے۔دوسرے یہ کہ ان کے ساتھ منگرین کی طرف سے مسٹحرواستہزاء کا سلسلہ بھی برابرجاری رہا۔

(اس لیے آپ فکرنہ کریں ، ان کا بھی یہی اہتمام ہوتا ہے ، اورخود بھی مطمئن نہ رہیں کہ آخریرانے نمونے ان کے سامنے موجود ہی ہیں)

اشد منهم بطشا۔ وہ قومیں جوائی زورآ وری میں مشرکین مکہ سے برطی ہوئی تھیں۔



ES PLANT ES

الْعَلِيْمُ أَلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهُدًا وَجَعَلَ لَكُمُ فِيهَا مَد دال في رَبِي اللَّهُ مِن اللَّ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُلْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّ

مُبُلاً لَعَلَّكُمْ تَهُدَّدُونَ ﴿ وَالَّذِى نَـزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً بِقَدَرٍ ؟ رائة بنائ تاكم تم راه بات ربو، اورجم ن آسان سے بانی ایک خاص انداز سے برسایا

فَانُشَرُنَا بِهِ بَلُدَةً مَّيْتًا تَكَذَٰلِكَ تُنْحَرَجُونَ ﴿ وَالَّذِي خَلَقَ الْأَزُوَاجَ الْأَزُوَاجَ الْأَزُوَاجَ الْأَرُواجَ الْمَامِ اللهُ اللهُ وَالْمَامِ اللهُ الل

كُلُّهَا وَجَعَلَ لَكُمُ مِّنَ الْفُلُكِ وَالْآنُعَامِ مَاتَرُكَبُونَ ﴿ لِتَسْتَوَّا

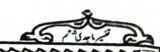
بنائيں، اور تمھارے ليے وہ كنتيان اور چو پائے بنائے جن پرتم سوار ہوتے ہو كے تاكه تم ان كى پيٹھ پر

جہاں تک نفس تخلیق کا سوال ہے، مشرکین بھی اکثر اور عموماً تو حید ذات ہی کے قائل ہیں، اور صفت خالقیت میں بہت کم کسی کوشریک تھہراتے ہیں۔ سارا زور شرک کا صفات ربوبیت وغیرہ میں اچھل پڑتا ہے۔۔۔ مشرکین عرب بھی خالق کو واحد ہی تسلیم کرتے تھے اور مشرکین ہند بھی برہا (خالق کا کنات) کوایک ہی مانتے ہیں۔

العزیز العلیم بیصفات ای کے ہیں جس کومونین خدائے واحد تنکیم کرتے تھے اور مشرکین خدائے احدام واکبر۔

کے مشرکین کو قائل کرنے کے لیے اب ذات خالق واحد کی دوسری صفات کا بیان مور ہا ہے یعنی جس خالق کو یکناتم خود تعلیم کرتے ہو، اُسی کے صفات و کمالات سے بھی تو ہیں۔ کا نئات کے سارے انظامات میں بھی تو وہی لاشر یک لہ ہے۔ زمین کی بیضا میں ہیئت اسی کی حکمت کا ملہ نے بنائی ہے کہ اس پرانسان کار ہناسہ ناممکن ہو۔ سطح زمین کے داستوں ، سرکوں میں تقسیم سے بھی اسی حکیم مطلق کا فعل ہے کہ تم باسانی چل پھر سکو۔ آسان کی طرف سے پانی برسانا ایک خاص مقدار میں ، ایک معین وقت پر، حسب ضرورت وصلحت ، بیسب بھی اسی کا کام ہے ، پھراس بارش سے زمینِ خشک کو سبز ہ زار بنادینا ، اسی کی حکمت وصفت ہے جو بعث وحشر پر بھی اسی طرح قادر ہے ، اور جو اُس کے میہ ملکے نمو نے روز مرہ کی حکمت وصفت ہے جو بعث وحشر پر بھی اسی طرح قادر ہے ، اور جو اُس کے میہ ملکے نمو نے روز مرہ





تمھاری آنکھوں کے سامنے لاتار ہتا ہے، پھراشیا مخلوق کی بے شارتسیں، باہم متناسب نمودار کرنا، یہ بھی اُسی کی کارسازی ہے۔اور بحری وبری سواریاں بہم پہنچادینااسی کااحسان عظیم ہے۔

الذى جعل سسبلاً \_زمين كيسار عبغرافى تغيرات بن عانسان كومدول عتى عنداس كي تحت مين آ محتا

مہداً ۔ جیسا کہ پہلے گی باربیان ہو چکا ہے، قر آن مجید کوز مین کی ہیئت جغرافی وغیرہ سے قطعاً کوئی دلچین نہیں ،اے غرض تمام تراس کے فرش ہونے کی حیثیت سے ہے۔

والندی مسمیتاً یادل، بارش، کاشت کاری، باغبانی کے سلطے کے چھوٹے بڑے جتنے تغیرات ہیں، سب اسی میں شامل ہیں قر آن کونہ آسان کی حقیقت فلکیاتی ہے کچھ غرض ہے نہارش وکاشت کاری کی فنی تفصیل ہے، اسے تو اس مثال سے صرف بعثت ٹانی کے عام فہم استدلال کا کام لینا ہے، ہاں ضمنا یہ بھی ارشاد ہوگا کہ بارش جو کچھ بھی ہوتی ہے ایک مقدار معین میں ہوتی ہے، مکتوں اور مصلحتوں کے مطابق، رہیں کہ اندھادھند ہوجائے۔

والذى ..... كلّها مخلوقات كى تنولع تقيم ، تزويج ،سباس كتحت مين أسكل-

قال ابن عباس الأزواج الضروب والأنواع كالحلو والحامض والأبيض

والأسود والذكر والانثىٰ. (كبير، ج٢٧/ص:١٧٠)

قرآن کواپے حسب دستوریہاں بھی مسئلے کے علمی اور سائنسی پہلوؤں سے بحث نہیں، بحث مرف اس حقیقت کے اثبات سے ہے کہ بیساری کارسازی، کاریگری، صناعی خدائے واحد ہی گی ہے۔

بعض قدیم محققین نے کہا ہے کہ مخلوقات جتنی بھی ہیں، سب جوڑے جوڑے ہیں، مثلا زات وصفات، آگے ہیچھے، دائیں بائیں، اوپر نیچ، ماضی و مستقبل، شبت و منفی، اچھا براوغیرہ، اوریہی ریل ہے اس کے حادث و ممکن الوجود ہونے گی۔

قال بعض المحققين كل ماسوى الله فيه زوج كالفوق والتحت واليمين واليسار وكونها أزواجاً يدل على كونها ممكنة الوجود في ذاتها محدثة. (كبير، ج٢٧/ص: ١٧٠) صرف ذات واجب الوجود فر ومطلق ہے، مردضته تضا دوتقابل وشركت سے ماوراو مافوق \_

مر و الزخر ف

ES PUNIVE CO

# عَلْى ظُهُ وُرِهِ ثُمَّ تَذْكُرُوا نِعُمَةً رَبِّكُمُ إِذَا اسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ وَتَقُولُوا عِلْى ظُهُ وَرِهِ ثُمَّ تَذُكُرُوا نِعُمَةً رَبِّكُمُ إِذَا اسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ وَتَقُولُوا جَمِ كَرَ بِيهُ كِوتَواجِ بِدِدرگار كَى (اس) نَمْت كو ياد كرو اوركبوكه

سُبُ لَى الَّذِى سَنِّ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَا لَهُ مُقُرِنِينَ ﴿ وَإِنَّ إِلَى اللَّهِ مُقَرِنِينَ ﴿ وَإِنَّ إِلَى اللَّهِ مَا كُنَا لَهُ مُقَرِنِينَ ﴿ وَإِنَّ إِلَى اللَّهِ مَا لَكُ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مُلَّا اللَّهُ مُلَّالًا اللَّهُ مُلْكِلًا اللَّهُ مُلَّالًا اللَّهُ مُلْكُلِّلًا اللَّهُ مُلْكُلِّلًا اللَّهُ مُلْكُلِّلًا اللَّهُ مُلْكُلِّلُ اللَّهُ مُلْكُلِّلًا اللَّهُ اللَّهُ مُلَّالًا اللَّهُ اللَّهُ مُلَّالًا اللَّهُ اللَّهُ مُلَّالًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُلْكُلِّ اللَّهُ اللَّهُ مُلَّالًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُلَّالًا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللّ

رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ ﴿ وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزَءً اللهِ اللهُ الْانْسَانَ الْخِنْسَانَ اللهُ اللهُ عَنْ عِبَادِهِ جُزَءً اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْدُول مِن عَلَمُ اللهِ عَنْدُول مِن عَلَمُ اللهِ اللهُ عَنْدُول مِن عَلَمُ اللهِ اللهُ عَنْدُول مِن عَلَمُ اللهُ اللهُ عَنْدُول مِن عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْدُول مِن عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ

فأما المحق سبحانه فهو الفرد المنزه عن الضد والند والمقابل والمعاضد. (كبير، ج٢٧/ص: ١٧٠)

جعل .....ماتر کبون ۔اورز مین جتنی بھی سواریاں ہیں سب اس میں داخل ہوگئیں۔ بحری اور برتی سواریوں کی تفصیل میں جانا قرآن کے موضوع سے باہر تھا۔قرآن شریف تو صرف یہ کہنا جا ہتا ہے کہ یہ سارانظم وانتظام اللہ ہی کا قائم کیا ہوا ہے۔

- Co

# لَكُفُورٌ مَّبِينٌ ﴿ أَمِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ الْبَنِينَ ﴿ اللَّهِ الْبَنِينَ ﴿ الْبَنِينَ ﴿ اللَّهِ الْبَنِينَ ﴿ كَالْمَا اللَّهِ فَا كَالْمَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّا الللللَّهُ اللّل

بڑے بڑے سائنس دال اگرآج صرف بدروح آپنے اندر بیدار کرلیں، اور جیرت انگیز ایجادیں مرف اس احساس عبدیت کے ساتھ کیا کریں تو دنیا ہے ہلاکت آفرینیوں کا خاتمہ ہوجائے، اور بڑے سے بڑے آلات بجائے موجب بربادی ہونے کے ذریعہ امن بن جا کیں!

شم تـذكروا.....و تقولوا \_ سوار بول كانعت بى نهيں بنعت عظيم ہونا بھى بالكل ظاہر ہے۔ قرآن مجيد سچ ماننے والوں سے توقع اس كى ركھتا ہے كہ ان نعتوں كا احساس پورى طرح ركھيں ، اور دل كے ساتھ زبان ہے بھى منعم كے وصف احسانات بيكراں كا اعتراف كرتے رہيں۔

سبخن سسخن سنده فرایک دو مورکا کا کی ایک ایک ارب بی کو، جوایک دهمورکا نہیں، بلکہ تیز رواور بہترین وفیس ترین مور وں کی ایک پوری پلٹن کا مالک ہے، اور وہ جس وقت اپنی مور پسوار ہونے لگتا ہے تو آیت کا پورامضمون اپنے ذہن میں لے آتا ہے، اور اس کے الفاظ اپنی زبان سے دہراتا ہے، تو ایسے جی زبان پرکوئی بھی خیال اپنے تفوق و تمکنت کا بیدا ہوسکتا ہے، پراییا شخص بھلا سلمان کے سوااورکون ہوسکتا ہے؟ کہال اور یہ علی ملگی؟ اُس کے لیے تو مور نشینی بھی عبادت بن گئ!

9 بیان عام فطرتِ بشری کا ہے کہ بجائے نعمتوں کی شکر گزاری کے وہ اورالٹا ناسیای اور نافر مانی کی طرف جاتا ہے۔

جزء أ ماوردى وغيره نے كي تفييرانات سے كى كيكن امام عربيت زخشرى نے اسے تفييرى برعت قرارد ہے كراس معنى كاشدومد سے انكاركيا ہے اوراسے عربی زبان پرایک اتہام سے تعبير كيا ہے۔ ومن بدع التفاسير تفسير الحزء بالإناث، وادعاء أن الحزء في لغة العرب اسم للإناث،

وما هو إلا كذب على العرب، ووضع مستحدث منحول. (كشاف، ج٤/ص: ٢٣٤)

اور قرطبی اورروح المعانی نے سندا اسے نقل کیا ہے، اور سب سے بودھ کرید کہ لسان العرب نے زخشری کی تائید کردی ہے اور جودوشعر کلام عرب سے اس معنی کی سند میں پیش کیے گئے ہیں، زخشری نے اضیں بھی جعلی اور مصنوع قرار دیا ہے، اور صاحب کمیر نے بھی اس معنی کوفقل کر کے لکھا ہے کہ ذیاج

ه سورة الزخرف

ES PUNT ES

# وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُمْ بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحُمْنِ مَثَلًا ظَلَّ وَجُهُدُّ درانحاليدان لوگول مِن عفود جب كي كواس كى بثارت دى جاتى عبد (خدائے) رض كانمونة رارد عركها عبد اس كا چره

#### مُسُودًا وَّهُو كَظِيمٌ ٤ أَوَمَنُ يُنَشُّوا فِي الْحِلْيَةِ وَهُوَ فِي الْحِصَامِ

دن مجراداس رہتا ہے اوروہ اندر ہی اندر گھٹتار ہتا ہے وا تو کیا جوز پورات میں پرورش پائے اور مباحثہ میں بھی ژولیدہ بیاں

اوراز بری جیسے ائم لغت اورزخشری نے اس معنی سے انکار کیا ہے اور دونوں شعروں کو گڑھا ہوا قرار دیا ہے۔ وزعبم السز جاج و الأزهرى و صاحب الكشاف أن هذه اللغة فاسدة، و أن هذه

الأبيات مصنوعة. (كبير، ج٢٧/ص:١٧٣)

و جعلو .....جزء أمثلاً مسيحى جوالوہيت كاجزاروح القدس وسيطٌ كوبھى قرارد يے ہوئے ہيں۔ المراد أنهم أثبتوا له ولداً. (كبير، ج٧٧/ص:١٧٢)

فلسفہ قدیم کی اصطلاحوں میں مسئلہ کی تقریریوں ہوگی کہ خدا کو جب خالق مان لیا تولازم ہے کہ وہ قدیم بھی ہو، کیوں کہ حادث موجدِ گل ہو ہی نہیں سکتا، اور جب وہ قدیم بھی ہو، کیوں کہ حادث موجدِ گل ہو ہی نہیں سکتا، اور جب وہ قدیم بھی اس کے لیے لازم آئی، جومر کب ہے وہ قدیم کیوں کر ہوسکتا ہے تو جوقد یم غیرمر کب ہے اس کا کوئی جز تسلیم کرنا اُسے مرکب وحادث قرار دینا ہوا!

آیت کے ایک معنی یہ ہو سکتے ہیں کہ انھوں نے مخلوقات کے درمیان تقسیم کردی، کچھ کواللہ کے لیے رکھااور کچھ کوغیراللہ کے سپر دکر دیا۔

زعموا أن كل العباد ليس لله، بل بعضها لله، وبعضها لغيرالله. (كبير، ج٧٧) حد اله، بل بعضها لغيرالله. (كبير، ج٧٧) حد علوا حد على آيت مين عمم لكان يا قرار دينے كمعنى ميں ہے، اور انبياء برتى، ارواح برتى، اولياء برتى كي جتنى بھى بھيلى ہوئى صور تيں ہيں، سب اس كتحت ميں آگئيں۔

ومعنى الجعل ظهنا الحكم بالشيئ. (معالم، ج٤/ص:٢٥١)

الم بہت ی مشرک قوموں نے دیویوں کوخدا کی بیٹیاں قرار دیا ہے۔ مشرکین عرب میں میرض اور زیادہ تھا۔

و الزخرد و

5 Punt 2

غَيْرُ مُبِينِ ﴿ وَجَعَلُوا الْمَلَافِكَةَ اللَّذِينَ هُمْ عِبْدُ الرَّحُمْنِ إِنَاقًا اللَّهُ مُنِينِ ﴿ وَجَعَلُوا الْمَلَافِيكَةَ اللَّهِ مُنَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَ

اَشْهِدُوا خَلْقَهُمُ سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمُ وَيُسْعَلُونَ ﴿ وَقَالُوا

تو کیا بیان کی بیدایش کے وقت موجود تھے، ان کا دعویٰ لکھ لیا جاتا ہے اور ان سے باز پرس موگی سالے اور بیہ کہتے ہیں کہ

مشرک قوموں نے عموماً اور عرب نے خصوصاً بیٹیوں کوذلیل بھی بہت سمجھا ہے تو یہاں مقصود کلام بیہ ہے کہ بیاحت ایک تو اللہ کی اولا دفرض کرتے ہیں اور پھراولا دبھی بیٹیاں! جنھیں خودا پنے لیے باعث ننگ وعار سبجھتے ہیں۔

ام۔ ام میں ہمزہ انکاروجیرت کے اظہار کے لیے ہے۔

الهمزة في أم للانكار والتعجب. (بيضاوي،ج٥/ص:٥٨)

الهمزه للإنكار، تجهيلًا لهم وتعجيباً من شانهم. (كشاف،ج٤/ص:٢٢٥)

لفظه لفظ الاستفهام ومعناه التوبيخ. (قرطبي، ج١٦/ص: ٧٠)

كظيم\_مغموم ومحزون كمعنى مي ب-

كظيم أى حزين. (قرطبي، ج٦١/ص:٧١)

ال (نہیں اور ہر گزنہیں)

آیت میں فطرت نسوانی کے متعلق عموماً اور فطرت خواتین عرب کے متعلق خصوصاً دو حقیقتیں معلوم ہو کئیں: ایک بید کہ زیور ، آرالیش ونمالیش کا شوق عورت کی سرشت میں داخل ہے۔ دوسرے بید کہ اُس کی قوت استدلال خمعیف ہی ہے ان دونوں کے لیے ملاحظہ ہو، انگریزی تفسیر القرآن ۔ خداکی بیٹیاں ہونا ، بیٹیوں کو ذلیل وحقیر سمجھنا ، بیہ خصائص واطوار خصوصیت کے ساتھ قرآن فحداکی بیٹیاں ہونا ، بیٹیوں کو ذلیل وحقیر سمجھنا ، بیہ خصائص واطوار خصوصیت کے ساتھ قرآن

کے مخاطبین اول لینی اہل عرب کے تھے۔

ال جس كاجوابان سے كھندبن بردے گا)

فرشتوں کی نسائیت پر حاشے اس کے بل گزر چکے ہیں سورہ نساء (آیت ۱۱۷) اور سورہ بن

ارائيل (آيت ٢٠٠)



ES Plant 2

# لَوُ شَاءَ الرَّحْمَنُ مَا عَبَدُنْهُمُ طَمَالَهُمُ بِنْ اللَّهُ مِنْ عِلْمِ اللَّهُمُ اللَّهُ

إِلَّا يَخُرُصُونَ ۞ أَمُ اتَّيُناهُمُ كِتْبًا مِّنُ قَبُلِهِ فَهُمْ بِهِ مُسْتَمُسِكُونَ ۞

انکل کے پیمریس میں سل ہم نے کیااس قرآن) سے بل انھیں کوئی کتاب و رکھی ہے، جس سے بیسند پکڑر ہے ہیں؟ سالے

بَلُ قَالُوْ النَّا وَجَدُنَا ابَاءَ نَاعَلَى أُمَّةٍ وْإِنَّا عَلَى الْرِهِمُ مُهُتَدُونَ ۞

نہیں بلکہ وہ تو یہ کہتے ہیں کہ ہم نے اپنے باپ دادا کو ایک خاص طریقے پر پایا ہے اور ہم انھیں کے نقش قدم پر قدم رکھ رہے ہیں فلے

محققین نے آیت سے استباط کیا ہے کہ کسی عقیدے کا بلادلیل قائل ہوجانا قابل ملامت ہے، اور تقلید جامد جو محض رسم پرسی کی مرادف ہے، مستحق وعید ہے۔

هذا يدل على أن القول بغير دليل منكر، وأن التقليد يوجب الذم العظيم

والعقاب الشديد. (كبير، ج٢٧/ص:١٧٤)

سول مشرکوں کا کہنا یہ تھا کہ یہ شرک اگرایی ہی بُری چیز تھی تو خدانے آخر جمیں اس پر قدرت کیوں دی؟ اے بہی منظور ہوتا تو وہ جمیں شرک کرنے ہی نہ دیتا ۔۔۔ گویا استدلال یہ تھا کہ چونکہ اس نے جمیں گناہ پر قادر کردیا ہے، اس لیے وہ گناہ پر راضی بھی ہے! بالکل ظاہر ہے کہ انسان کو اختیار جو ملا ہے، وہ تو محض اُسے مکلف بنانے کے لیے، اسے مور دِ اختساب، مستوجب عذاب وثواب بنانے کے لیے ہے۔ اختیار ہی اگر نہ ہوتا تو وہ تو بالکل مشین کے تھم میں داخل ہوتا، اور عذاب وثواب کا کوئی سوال ہی نہ باتی رہتا!

مالهم .....برحوصون کیسی الثی منطق ان مشرکول کی اور کتنا غلط استدلال ان کا ہے۔ اختیار اور آزادی انتخاب کومرادف رضا کا قرار دے رہے ہیں!

ال کی استدلال عقلی کی تردید آبھی ہو چکی ، اب ارشاد ہور ہا ہے ان کے پاس شرک برکوئی دلیل نفتی ہے؟ کسی قدیم آسانی نوشتے کی سند ہے ان کے پاس؟

 مرر قالز غرف ک

5 Punt 2

وَكَذَٰلِكَ مَا أَرُسَلُنَا مِنُ قَبُلِكَ فِي قَرُيَةٍ مِّنُ نَّذِيْرِ إِلَّا قَالَ مُتَرَفُوُ هَا لا اورای طرح ہم نے آپ سے پہلے کی بستی میں کوئی بیمبرنہیں بھیجا گر ریک وہاں کے خوشحال لوگوں نے یہی کہا کہ إِنَّا وَجَدُنَا الْسَآءَ نَاعَلَى أُمَّةٍ وَّإِنَّا عَلَى الْرَهِمُ مُقْتَدُونَ ﴿ قُلَ نے تواہے باپداداکوایک (خاص) طریقے پر بایا ہے، اور ہم انھیں کے قش قدم پر چلنے والے ہیں ال (اس پران کے پیمبر نے) کہا أوَلُو حِنْتُكُمُ بِأَهُدى مِمًّا وَجَدُتُهُ عَلَيْهِ ابْآءَ كُمُ " قَالُو ٓ النَّا بِمَآ لدادرا گرمی اس سے اجھاطر بقد منزل بر بہنجادیے کے انتبارے لایا ہوں جس برتم نے اپنے باپ دادا کو پایا ہے؟ وہ بولے (جب بھی) ہم أُرْسِلَتُمْ بِهِ كَفِرُونَ ۞ فَانْتَقَمْنَا مِنْهُمْ فَانْظُرُ كَيُفَ كَانَ عَاقِبَةُ اں کے تومانے والے نہیں جے وے کر شمصیں بھیجا گیاہے، سوہم نے انھیں سزادے دی، سود یکھئے تکذیب کرنے والوں کا اور نہان کی بنیا د دلائل عقلی پر ہے، بس کچھ آبا واجداد کے وقت سے ریت سمیں چلی آتی ہیں ،اورانھیں كويد كليج سے لگائے ہوئے ہیں۔ امام رازیؒ نے کہا ہے کہ آبایر سی وتقلید جامد کی مذمت میں قر آن مجید میں اگراور کہیں کچھ نہ ہوتا، جب بھی یہی آیات بالکل کافی تھیں۔ لولم يكن في كتاب الله إلا هذه الآيات لكفت في إيطال لقول بالتقليد. (كير، ج٢٧/ص:١٧٧) عـــــــــــــــــــــ أمة\_ يہاںامت ہےانکل بچوا درمتفرق طریقے پرنہیں، بلکہایک مستقل نظام اور ستقل مملکت ومرتب معاشر ہے کی صورت میں ،ایک متعین اسٹیٹ اور متعین سوسائٹی کی صورت میں ۔ الأمة الطريقة والدين. (جوهرى، ج٥/ص:١٨٦٤) لعنی بیآبا برستی اور جمود وتقلید بسندی کوئی نئ بات نہیں، گراہوں کا شعار ہمیشہ YI, ےرہی ہے۔ إلا قبال مترفوها بيمبرول كى مخالفت كےليڈراورسرغنه، قوم كےامراءورؤساء بى جميث موتے ہیں عوام نے ان کی صرف تقلید کی ہے۔ من نذیر۔ اور میضروری نہیں کہ بیاندیر ہیمبرہی ہو،کوئی بھی نائب رسول انذار کا کام کرسکتا ہے۔

الْسُمُكَذِّبِيْنَ ﴿ وَإِذْ قَسَالَ إِبُسِرِهِيْمُ لِلَّبِيْدِ وَقَسُومِ إِنَّنِيْ بَرَاءً كياانجام بواكا ور (وورت جي قابل ذكر) بب ابرائيم نا النجاب عادرا في قرم علماك يم ال جيزول عيزاد بول

#### مِّمًا تَعُبُدُونَ ﴿ إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي

جن کی تم پرستش کرتے ہو 14 ہاں البتہ پرستش اس کی کرتا ہوں جس نے مجھے بیدا کیا

کے ان آیوں کا خلاصۂ مطالب یہ ہے کہ پیمبر جب اور جہاں کہیں اصلاح امت کے لیے مبعوث ہوئے ہیں، تق ، دلیل وبر ہان انھیں کے ساتھ رہا ہے۔ منکرین ومخالفین کے پاس بجز تعصب ، ہٹ دھری ، آبائی پاسداری ، رسم ورواج کی شدت کے اور پچھ ہیں ہوتا ، وہ پیمبرانہ تھا اُق کے مقابلے میں صرف اپنے ہاں کے رسوم اور دستوروں کو پیش کرتے ہیں ، اورای ضد وعناد میں ان کے روساء وسر دار آگے آگے ہوتے ہیں۔ پیمبروں کے دلائل وشواہد سب بے اثر رہتے ہیں ، یہاں تک کہ قوم تباہ وہلاک ہوکر دہتی ہے۔

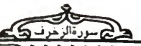
اُو .....آباء کم بیمبروں کا جواب ہمیشہ یہی رہاہے کہ اپنے آبائی ریت ورسم اور ہماری لائی ہوئی شریعت کا مقابلہ کر کے دیکھ لونا! کہ کوئ ملی ،اخلاقی ، ہراعتبار سے بہتر ہے۔

بماأرسلتم به یا لیخ نام وخیال میں جورسالت کے کرآئے ہو ۔۔۔۔یمرافہیں کے منکرین ان کی پیمبری تعلیم کر چکے تھے۔رسول کے پیش کیے ہوئے دلائل برغور نہ کرنے اوراپی ضد، ہٹ، تعصب، تقلید برسی پر قائم رہنے کی پوری ندمت آیت سے کلتی ہے۔

فيه الدلالة على ابطال التقليد لذمه إياهم على تقليد آباء هم و تركهم النظر فيما دعاهم إليه الرسول صلى الله عليه وسلم. (حصاص،ج٣/ص:٣٨٨)

فانتقمنا منهم "انقام" كالفظ جب الله تعالى كے ليا تا ہے تو مطلب ہوتا ہے پورى سرادے دينايا كيفركر داركو پہنچادينا۔

الم قوم عرب جوقر آن کے مخاطب اول تھی اور سب سے زیادہ تقلید آبائی اور جود میں گرفتار، وہ حفرت ابراہیم علیہ السلام ہی کی سل سے تھی، حالانکہ آپ خود موقدِ اعظم تھے۔ ایک خاص غایت اس محل پرآپ کے ذکر کی ہی ہے۔



MI فَإِنَّهُ سَيَهُ دِيُنِ ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمَةً كَاتِيَةً فِي عَقِبِ لَعَلَّهُمُ مروی مری رہمائی کرتا ہے ول اوروہ اس (عقیدہ توحید) کوایے اخلاف میں ایک قائم رہندالی بات کر گئے تاکد (مشرک آیندہ محل توحید کی طرف) يَسرُجِعُونَ ﴿ بَلُ مَتَّعُتُ هَوُّلآءٍ وَابْلَآءَ هُمُ حَتَّى جَلَّهُ هُمُ الْحَقُّ رجوع كرتے رميں مع اصل يہ كميں نے ان لوگوں اوران كے بابدادوں كو خوب ما) سامان دے ديا، يہال تك كدان كے پاس ( كلام) حق وَرَسُولٌ مُّبِينٌ ﴿ وَلَـمَّا جَاءَ هُمُ الْحَقُّ قَالُوا هذَا سِحُرٌ وَّإِنَّا بِهِ اورایک روشن رسول آگیا اج اور جب ان کے پاس ( کلام) حق آگیا تو وہ بولے کہ بیتو جادو ہے اور ہم اس کے إبراهيم لأبيه - ابرائيم عليه السلام اورآب كوالدآزردونول برحاشي بهلي كزر چك-

قومه \_ ضمير"ه" ابراهيم كى طرف بهى كى جاسكتى باور أبيه كى طرف بهى ، حاصل دونول مورتوں کا ایک ہی ہے۔

مساتعبدون ۔کلدانی قوم بت پرستی اورستارہ پرستی کے دُہرے شرک میں مبتلائھی جیسا کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام ہے متعلق سابق کے حاشیوں میں گزرچکا۔

19 ایک موحد کی بہی شان ہے کہ وہ ای طرح شرک ومتعلقات شرک سے اپنی بے تعلقی وبیزاری کااظہار کرتار ہے۔

آیت میں اثبات ِتو حید دو گونہ صفات کے لحاظ سے ہے۔سب کا فاطر وخالق بھی وہی ہے اورسب کا بادی ومرشد حقیقی بھی وہی۔

يعنى حضرت ابراہيم عليه السلام خود ہى تنہا موقد نہ تھے، بلكه اپنے سلسلے ميں بھى یمی بیام تو حید چھوڑ گئے۔

جعلها ضمیرهاکلمهٔ توحید کی جانب ہے۔

أى كلمة التوحيد التي تكلم بها. (كبير، ٢٧/ص:١٧٩) (اوروہ اسی متاع د نیوی میں مشغول ومنہمک ہوکر دین حق کی طرف سے غافل

بلكم منكر موبيني)

هولاء \_ لعن توم عرب جس كاذكرا بهى في عقبه مين ضمناً آچكا بـ



### S Punt 2

## کنفِرُون ﴿ وَقَسَالُوا لَوُلا نُرِّلَ هَذَا الْقُرُانُ عَلَى رَجُلِ مِّنَ الْقَرُيتَيْنِ مَعَرَ الْعَرُيتَيْنِ مَعَر بِي، اور كَهَ لَهُ كَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

يعنى أهل مكة وهم من عقب إبراهيم بالمدفى العمر والنعمة. (كبير، ج٧٧/ص:١٧٩) و جعلها\_قال مجاهد وقتادة يعنى كلمة التوحيد. (معالم، ج٤/ص:١٥٨) الحق\_لين قرآن مجيد\_

يعنى القرآن. (معالم، ج٤/ص:١٥٨) رسول مبين - يعني محمصطفي صلى الله عليه وسلم -

سلم یہ آخری اعتراض ہے جورسول الله صلی الله علیہ وسلم کی صدافت پر معاندین کی طرف سے ساحروغیرہ قرارد ہے جانے کے بعد عائد کیا جاتا تھا۔ یہ لوگ کہتے تھے کہ اگر یہ واقعی رسول بین تو یہ ہم میں سے کوئی بہت بڑے آ دمی بلحاظ جاہ و تمول کے کیوں نہ آئے؟ کہ عوام اپنے روُساء کی راہ پر قدرۃ کے لئے ہیں۔ گویا اعتراض کی اصل میھی کہ ان لوگوں کے زعم میں جاہ وریاست، لوازم نبوت ومقبولیت میں سے ہے۔

ھذا ۔۔۔۔۔کفرون۔معاندین نے اعباز قرآنی سے عاجز ولا جواب ہوکریمی کہنا شروع کیا تھا کہ بیکلام جواس درجہ مؤثر ہے، بیتو سحروساحری کا نتیجہ ہے۔

القریتین دوشهرول سے مراد مکہ وطائف ہیں جواس وقت تجاز کے مرکز تہذیب وتدن تھے۔
عظیم یہ میں مرادیہ ہے کہ قرآن کونازل ہی ہونا تھا تو کسی صاحب مال وجاہ یا صاحب ریاست پر کیوں نہنازل ہوا؟

ھو الذی یکون کثیر المال والحاہ. (کبیر، ۲۷/ص: ۸۸)

قریش کے ہاں اکثر جابلی قوموں کی طرح کسی خص کا اولا دا کبر میں سے ہونا ایک بروامعیار ریاست وسرداری کا تھا۔ ہمارے حضور کے والد، اوّل تواہبے والدکی اولا دا کبر نہ تھے، اور پھر حضور کی پیدایشی بتیمی، جس کی بنا پر آپ اپنی کفالت کے لیے پہلے دا دا اور پھر ایک نسبتاً مفلس چھا کے دست مگر رہے، یہ سب با تیں فل ملاکر آپ کو کسی طرح بھی قریش کی نظر میں دعظیم، نہیں بنے دیتی تھیں۔



5 P 3 4 P

عَظِيْمٍ ﴿ اَهُمُ يَقُرِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ الْنَحُنُ قَسَمُنَا بَيْنَهُمْ وَكِا آبِ عَ بِروردگار کی رحمت (خاص) کوشیم یولاگرتے ہیں ۳٪ ہم نے توان کے درمیان ان کی معید شخصه مُ فُوق بَعُض دَرَ جَدتِ معید شخصه مُ فُوق بَعُض دَرَ جَدتِ معید معید منعی ذکہ اللہ منعی السخیو و اللہ نیکا ورفع عندا بعضہ مُ فَوق بَعُض دَرج دومرے مبادر کھ ہیں دغوی ذکر کی میں ان کی روزی شیم کر کی ہے، اور ہم نے ایک کے درج دومرے مبادر کے ہیں لیک خور گا کہ نیک خور گا کہ ایک میں اس کے رقاب کے دومرے من ربّا کے خور تا کہ ایک دومرے مام لیتا رہے، اور آپ کے پوردگار کی رحمت اس مے (کہیں) بہتر ہے مُما یک محمد کو کی ہور گار کی النّاسُ اُمّا قُو اَجِدَةً

سوام کی ایرام کی ایرام کی ایرام کی ایرام کی نبوت جواللہ کا سب سے برام کی عطیہ ہے، اور خاص الخاص رحمت وعنایت، اس کی تقلیم ان لوگوں کے صلاح ومشورے سے کی جاتی ہے؟ اللہ ہی سب کی صلاحیتوں، اہلیتوں، استعدادوں کاعلم کامل رکھتا ہے، اور اس نے اپناس ہمہ گیرعلم کی مناسبت سے موزوں ترین مخص کواس منصب پر مامور کیا ہے۔

جے بدلوگ سمینے رہتے ہیں ۲۴ اوراگریہ بات نہوتی کہ سبالوگ ایک بی طریقے کے ہوجا کیل کے

رحمة ربك. رحمة كى عام عنى كى علاوه يهال خصوص اشاره نبوت كى جانب بهى سمجها كياب-أى النبوة. (مدارك، ص: ٩٩ م)

انظام ہم نے اپنے قبضہ قدرت میں رکھا ہے تو نبوت جیسی گراں بہانعت کی تقسیم اوران کا انتظام ہم نے اپنے قبضہ قدرت میں رکھا ہے تو نبوت جیسی گراں بہانعت کی مخلوق کے ہاتھ میں بھی جھوڑی جاسکتی تھی ؟ اس کی تقسیم اوراس کا انتظام تو صرف اللہ تعالیٰ ہی کرسکتا ہے۔

آیت ہے دواموراور بھی متنبط ہوتے ہیں:۔

(۱) دنیامیں معاشی تقسیم یوں ہی انکل پڑ نہیں ،ایک خاص نظام تکوین کے ماتحت چل رہا ہے۔ (۲) معاشی حیثیت سے بھی درجات کا فرق بالکل فطری وطبعی ہے۔کوئی دائن ہوگا کوئی مدیون ،کوئی دولتمندکوئی ہے ماہیہ۔





#### لَحَعَلْنَا لِمَنْ يَكُفُرُ بِالرَّحْمٰنِ لِبَيُوتِهِمْ سُقُفًا مِّنْ فِضَةٍ وَمَعَارِجَ توجولوگ (خدائ) دمن عفركرتے بين،ان كے كروں كي تيس بم چاندى كردية اورزيخ بحى (چاندى كردية)

عَلَيْهَا يَظُهَرُونَ ﴿ وَلِيْدُوتِهِمُ أَبُوابًا وَّسُرُرًا عَلَيْهَا يَتَّكِعُونَ ﴿

جن پریہ پڑھاکرتے،اوران کے مکانوں کے دروازے (تک بھی)اوروہ تخت بھی جس پریہ تکیہ لگا کر بیٹھتے ہیں

وَزُخُرُفًا طُوَإِنْ كُلُّ ذَلِكَ لَمَّا مَتَاعُ الْحَسِيْوِةِ الدُّنْيَا طُوَالَاحِرَةُ

اورسونے کی بھی (یہ چزیں کردیے) کا لیکن یہ سب سامان صرف دنیاوی زندگی کی چندروز ہ کامرانی ہے اورآ خرت تو

رفعنا استحریا۔ معاشرے میں فرق مراتب بالکل فطری وظبی ہے۔ کوئی دولتمند ہوگا کوئی معنی کوئی معنی کوئی معنی کوئی ماخت، بے طبقات معاشرہ (Classless Society) کے کوئی معنی بی نہیں، وہاں بھی کوئی وزیر ہوگا، کوئی صنعت گر، کوئی کاشت کار سام صرف جورو جرکورو کتا ہے، کی پرظلم کی گنجایش شریعت اسلامی میں نہیں۔ باقی بڑے چھوٹے کانفس فرق تو قائم رہے گا، اوراے قائم رہنا چاہے۔

سخرياً يهال محكوى اورتا بعدارى كمعنى ميس به ابوالبقالغوى ونحوى نے كہا ہے كه ادة سخر قرآن ميں اور ہرجگہ خره بن كمعنى ميں ب سوالس مقام كے كه يهال تنجير واستخد ام كے مرادف ب كل ما في الفرقان من سخر فهو الاستهزاء إلا في الزخرف فإن المراد التسخير والاستخدام. (أبو البقاء، ص: ۷۷۹)

رحمة ربّك رحمة من يهال مرادنبوت يادين اللي سے لى كى ہے۔ أى النبوة، أو دين الله. (مدارك، ص: ١١٠٠)

سے مطلب یہ ہوا کہ دنیا اور اس کا سارا ساز وسامان اللہ کے ہاں اس قدر حقیر و بے دقعت ہے کہا گریہ بات نہ ہوتی کہ خلقت کار جمان تمام تر کفر کی طرف ہوجا تا ،اور قریب قریب سب ہی ملت کفر اختیار کرنے لگتے تو اللہ صرف کا فروں ہی کو دولت دنیوی وسامانِ مادی سے نواز تا ، یہاں تک کہ اُن کے گھر ، دَر ، فرنیچر سب کو چاندی سونے کا بہال تک کہ اُن کے گھر ، دَر ، فرنیچر سب کو چاندی سونے کا بنادیتا ،ایہ اورای طرف جھک پڑتے۔ بنادیتا ،ایہ اورای طرف جھک پڑتے۔

S Pure 2

#### عِنُدَ رَبِّكَ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ وَمَنُ يَّعُسُ عَنُ ذِكْرِ السَّرَّحُمْنِ نُقَيِّضُ آپ كرودگار كمال فدار مول بى كے ليے ٢٦ اور جوكولَ بى (فدائے) رمن كافيحت كى طرف اندها بن جائے گا بم آل پر

والمقصود من هذا الكلام تحقير الدنيا وبيان ما في المال والجاه من المضار العظيمة، وذلك لأن كثرة المال والجاه تجعل الإنسان كالأعشىٰ عن مطالعة ذكر الله تعالىٰ ومن صار كذلك صار جليساً للشيطان. (كبير، ج٢٧/ص:١٨٣)

آیت سے بی نکل آیا کہ مال وجاہ کی افراط نقصان وحر مان بی کا باعث ہوتی ہے۔ فثبت بسماذ کرنا أن کثرة المال والحاه تو جب کمال النقصان والحرمان فی الدین والدنیا. (کبیر، ج۲۷/ص:۱۸۳)

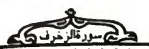
سقفاً من فضة ومعارج .....وزحرفاً ممان، دریچه، زینه، چھیر کھٹ، سب کے سب **چاندی اورسونے کے ہوجاتے ۔انتہائی عیش دنیوی کا نقشہ کھینچ دیاہے!** 

ا قابل قدرونا قابل طلب، قابل قدراورقابل طلب توصرف آخرت ہے، اور وہ تقویٰ یعنی ایمان وطاعت ہی ہے۔ اور وہ تقویٰ یعنی ایمان وطاعت ہی سے حاصل ہوتی ہے۔

علمائے حق نے کہا ہے کہ آیت سے چار مضمون پیدا ہوتے ہیں:۔

(۱) مونین کے حق میں رعایت کہ آہیں ہے پھل نہ جائیں اور دولت کورضائے الہی سجھنے گئیں۔(۲) آخرت کی تخصیص مونین متقین کے ساتھ۔(۳) دنیا کی تحقیراوراُس کی اصلاً تخصیص کا فروں کے ساتھ۔(۳) چاندی اور سونے کی ناپہندیدگی کی طرف اشارہ، کہ جو چیز کا فروں کے سزاوار ہے مومن کے پہندگی نہ ہونا چاہیے۔

وإن .....الدنيا \_ بالفرض يوسب يجهه وجائے ،اوڑ هنا بجهونا ،سونے چاندى كا ، وجائے ، جب بھى كيا اور كے ون كا؟ متاع الحيوة الدنيا \_ دنيوى زندگى كى عارضى فانى ، چندروزه چك دمك! والآخرة عند ربك للمتقين \_ آخرت كى دولت سرمدى ، جوائل ايمان وتقوى كا حصه به اسكا اوراس دنيا كا مقابله ،ى كيا!



ES PUNT ES

# لَهُ شَيْطِنًا فَهُو لَهُ قَرِيْنَ ﴿ وَإِنَّهُمُ لَيُصَدُّونَهُمْ عَنِ السَّبِيلِ السَّيْلِ السَّيطان ملط كردي بي موده الله على اورده (شياطين) ان لوگول كوراه (راست) عرد كة رج بي

کے (اور ہروقت أے بدی کی ترغیب دیتار ہتا ہے)

نقیض ....قرین یعنی انسان جب این قصد وارادے سے مجے روی اختیار کرلیتا ہے، تو قوائے شیطانی بھی خارج سے برابراس کی مجے روی و گرہی کوتقویت پہنچاتے رہتے ہیں۔

ایبافخص گوسزائے ظاہری سے سردست محفوظ ہو، کیکن بیعذاب کچھ کم ہے کہ ترقی سیئات ہی میں کرتا جلا جارہا ہے!

ال فعل تقییض کی نبست الله کی طرف بالکل ایسی ہی ہے جیسے "فیلما زاغوا اُزاغ الله قلوبهم" میں ازاغت کی نبست الله تعالیٰ کی طرف ہے مجمل علت العلل یا تکوینی مسبب الاسباب کی حیثیت ہے۔

اس تقییض سے مراد تقییض خصوص ہے، جس سے ضلالت مرتب ہی ہوجائے ، ورنہ شیطان توعمومی رنگ میں ہرانسان کے ساتھ دہتا ہی ہے، جبیا کہ حدیث نبوی میں آچکا ہے۔

عن ذكر الرحمن يعن قرآن اوروح اللي كي طرف هــــ

ومن ....السر حین اشارہ قرآن کے ناطبین اول کی جانب ہے، جورسالت کے دلائل اورامورِاعجاز قرآنی کی طرف سے قصداً آئکھیں بند کیے رہتے تھے۔

آیت ہے جب یہ معلوم ہوگیا کہ قرآن وذکر الہی کی طرف ہے ارادی غفلت ہی تبلط شیطان کا باعث ہوتی ہے تو اس مصیبت سے بچنے کا یہ کھلا ہوا علاج بھی نکل آیا کہ قرآن وذکر کی جانب مشغولی دوام رہے۔

وفیه إشارة إلی أن من داوم علیه لم یقرنه الشیطان. (مدارك،ص:۱۰۱)
صحبت صالح کی بھی کتنی اہمیت آیت سے نكل آئی! \_\_\_\_\_\_ آج اپنے اپنے جلیبوں اور
ہم صحبتوں كا جائزہ ذرا ایمان وعرفان کی عینک سے لیا جائے تو خدا معلوم كتنے شیاطین وقت اپنے
اردگرد، اپنی مجلسوں، اپنے معاشرے میں گھے ہوئے نظر آئیں گے!



### وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمُ مُهُتَدُونَ ۞ حَتَّى إِذَا جَاءَ نَا قَالَ يَلَيْتَ بَيْنِي

اور (اپ لیے) خیال کرتے رہے میں کہ ہم راویاب میں این اللہ اللہ اللہ اللہ کہ بب وہ مخص مارے پائ آباتا ہے آو (اس شیطان سے) کہتا ہے کاش میرے

وَبَيْنَكَ بُعُدَ الْمَشُرِقَيْنِ فَبِئُ سَ الْقَرِينُ ۞ وَلَنُ يَّنُفَعَكُمُ الْيَوُمَ

اور تیرے درمیان مشرق ومغرب کا فاصلہ ہوتا تو وہ (شیطان) کیسابراساتھی ہے؟ ۲۹ اور آج یہ بات بھی تمھارے کام نہ آئے گی

(اوراس غلط الممینان اور تغافل کی بدولت بھی ضرورت بھی مزید تحقیق وکاوش کی بیں بیجھتے)

کیا حد ہے ان کی گرئی کی ، کہ عین گرئی کو ہدایت سمجھ رہے ہیں! ۔۔۔۔۔ کتنا عبرت کا مقام ہم سب لوگوں کے لیے ہے، خدا معلوم ہم خود کتنی گراہیوں اور بدراہیوں میں گرفتار ، کتنی فلالتوں کو ہدایتی سمجھ رہے ہیں!

وإنهم السبيل لوگول كوراوق سے روكنا بھى تسلط شيطانى ہے۔إنهم مين خميرهم شياطين كى طرف ہے۔

أى الشياطين. (روح، ج٥٧/ص: ٨١)

يحسبون أنهم مهتدون اس مين ضميري سب أهين اندهين جانے والے انسانون

کی طرف ہیں۔

أى يحسب كفار بنى آدم أنهم على هدى. (معالم، ج٤/ص: ١٦١)

الكشاف حقيقت كوونت انسان حسرت وندامت سب يجهرك كاكه كيول

شیطان کاساتھ ہوا، لیکن اُس دفت سب بے کار ہوگا۔

ایک حدیث میں بیمضمون آیا ہے کہ کا فر کا شیطان خواب وخور میں اس کا شریک رہتا ہے، اورمومن کا شیطان منتظرر ہتا ہے کہ کب اُسے غفلت ہو،اوریہ پہنچے اور اُسے دبائے۔

حتی إذا حآء نا یعنی بی تغافل اور بیمغالط بس اس دنیوی زندگی تک رہتا ہے،اس کے ختم ہوتے ہی کشف حقائق ہونے لگتا ہے۔

بعد المشرقين مشرقين سے عاور عيل مراد' دومشرقول 'سے بيل ، بلكمشرق ومغرب سے بوتى ہے۔



اِذُ ظَلَمْ مُنَّ مُ أَنْكُمْ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴿ اَفَانُتَ تُسُمِعُ الْحَبْرِ مِن وَرَكُولَ ﴿ اَفَانُتُ تُسُمِعُ الْحَبْرِ مِن وَرَكُولَ وَمِ اللَّهِ مِن مَعْ اللَّهِ مَن كُانَ فِي ضَلْلٍ مَّبِينِ ﴿ فَامَّا نَلُهُمَنُ اللَّهُ مُن وَمَن كَانَ فِي ضَلْلٍ مَّبِينِ ﴿ فَامَّا نَلُهُمَ اللَّهُ مَن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن وَمَن كَانَ فِي ضَلْلٍ مَّبِينِ ﴿ فَامَّا نَلُهُمُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ وَعَدُنْهُ مُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

يريد المشرق والمغرب والأصل بعد المشرق.... من المغرب، والمغرب من المشرق. (كشاف، ج٤/ص:٢٤٦)

ومن عادة العرب تسمیة الشیئین المتقابلین باسم أحدهما. (کبیر، ج۲۷/ص:۱۸۳)

إذا قیلا بلفظ التنیة فإشارة إلى مطلعی و مغربی الشتاء والصیف. (راغب، ص: ۲۹۱)

• سل یعنی جولوگ دنیا میں کا فرمرے، ان کی تسکین اس سے ذرا بھی نہ ہوسکے گی کہ

دوسرے بھی بہت ہے اُن کے ساتھ دوز خ میں پڑے ہوئے ہیں، اورمرگ انبوہ جشنے دارد کا قانون
وہاں بالکل نہ چل سکے گا۔

إذ ظلمتم ظلم يهال بهي كفرى كمعنى ميس ب-

أى أشركتم في الدنيا. (معالم، ج٤ /ص: ١٦١)

اسل یعنی ایسے ارادی مج روؤں اور گراہوں کی ہدایت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اختیار سے خارج ہے، آپ ذرابھی اس کے لیے فکر مندنہ ہوں۔

باسل مطلب یہ ہوا کہ ان کا عصیان وطغیان خالی جانے والانہیں ،عذاب ان پرضرور مرتب ہوگا،خواہ آپ کی حیات ہی میں ہویا آپ کے بعد ہو، ہم بہرصورت قادر ہیں ،ہم ہرصورت





#### عَـلى صِرَاطٍ مُسْتَقِيْمٍ ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكُرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوُفَ سِدِ هِ رائِ پِي، اوري (قرآن) آپ كے اور آپ كى قوم كے ليے بڑے ترف كى چيز ہے اور عنقر يب تُسْفَلُون ﴿ وَسُفَلُ مَنُ أَرْسَلُنَا مِنْ قَبُلِكَ مِنْ رُسُلِنَا قَالَحَ عَلُنَا تمسِ ہے ہوچھا جائے گا سی آپ ان (ب) ہیمروں ہے جھیں ہم نے آپ ہے ہی جو ریاف کر لیج کہ کیا ہم نے

میں ان پرقدرت کیساں رکھتے ہیں۔

سوس ( کرای این ذمه کے حقوق قرآن کہاں تک ادا کی؟) آپ سے سوال تبلیغ کے متعلق ہوگا، اور ان لوگوں سے اُس پڑل کا۔ إنّه \_ ضمير قرآن کی جانب ہے۔

يعنى القرآن. (معالم، ج٤/ص:١٦٢)

أى ما أو حى إليك والمراد به القرآن. (روح ، ج ٢٥ /ص: ٥٥) ذكر يهال شرف كمعنى يس ب-

أى شرف لك ولقومك. (راغب،ص:٢٠٠)

معناه لشرف لك ولقومك قال ابن عباس ومجاهد وقتادة والسدى وابن زيد،

واختاره ابن جرير. (ابن كثير، ج٤/ص:١١٥)

أى إنه يوجب الشرف العظيم لك ولقومك. (كبير، ج٧٧/ص:٥٨) لك ولقومك موجب شرف مونا آپ صلى الله عليه وسلم كے ليے تواس ليے كه آپ براهِ راست مخاطب تھے، اور آپ كى قوم كے ليے اس واسطے كه وہ بالواسط مخاطب تھى، اور اس طرح اس كے واسطے ہے آپ كى اور آپ كى قوم دونوں كى نيك نامى اور بلندنامى قيامت تك قائم رہے گى۔

فقہائے مفسرین نے یہاں سے بیر پہلوبھی پیدا کیا ہے کہ بندہ مومن کواپی نیک نامی دل

ے وزیزر کھنا جاہے۔

واعلم أن هذه الآية تدل على أن الإنسان لابد وأن يكون عظيم الرغبة في الثناء الحسن والذكر الجميل، ولولم يكن الذكر الحميل أمراً مرفوعاً فيه لما منّ الله به على



مِنُ دُوُنِ الرَّحَمْنِ الِهَةً يُعْبَدُونَ ﴿ وَلَقَدُ ارْسَلْنَا مُوسَلَى بِالْيِنَا (فدائ) وَمَن كروادور عذاعُمرادي تفكران كى بِسْنَ كى جائز ؟ ٣٣ ادريم في مولى كوا بي نشانات كرماته

السی فسرُ عَسوُنَ وَمَلاَثِسهِ فَسقَالَ إِنِّسَى رَسُولُ رَبِّ الْعلَمِيْنَ ﴿ وَاللَّهِ الْعلَمِيْنَ ﴿ وَمِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

محمد صلى الله عليه وسلم. (كبير، ج٢٧/ص:١٦٣)

قوم سے مرادقوم قریش اور عرب بھی ہو عتی ہے، اور ساری است بھی۔

القوم هم العرب، فالقرآن لهم شرف إذ نزل بلغتهم. (معالم عن محاهد، ج٤ /ص:١٨) والقوم على هذا قريش ثم العرب قاله ابن عباس ومحاهد وقتادة والسدى وابن زيد. (بحر، ج٨/ص:٨٨)

وقال الحسن القوم هنا أمّته. (بحر، ج٨/ص:١٨)

أى لأمتك. (مدارك،ص:١٠١)

فاستمسك بالذى أوحى إليك قرآن مجيدى تبليغ بهى تمسك بالقرآن ہى كى ايك فرد ہے۔ رسول الله صلى الله عليه وسلم كى حيرت انگيز و مجزانه استقامت پر فرنگی شہادت كے ليے ملاحظه مو، انگريز ي تفسير القرآن -

مهرم یعنی ان کتابون اور محفول سے بیسے کھی وہ موجود ہیں بخقیق کر لی جائے۔ لیس المراد بسؤال الرسل حقیقة السؤال، ولکنه محاز عن النظر فی أدیانهم والفحص من مللهم. (مدارك، ص: ١٠١)

والمراد به الاستشهاد باحماع الأنبياء على التوحيد. (بيضاوى، ج ٥ /ص: ٦١)

"اس اورول كانانامنظور م كرج كالى چام تحقيق كرف، اوركتابول مين ديكيف كورسولول سے بوچها مجازا كهدديا، جيه بهارا بھى محاوره م كركى مسئله طبيه مختلف فيها كومختلف كتابول مين ديكينا ہو، يہ كہة أو ذرا شيخ بوعلى بينا سے بوچهيں كدوه كيا كہتا ہے، اور يہ كہدكر قانون شيخ ديكھنے كيس ' (تحانوى، ج ١/ص: ٣٨١)

toobaa-elibrary.blogspot.com

فَلَمَّا حَاءَ هُمُ بِالِيِّنَا إِذَا هُمُ مِّنُهَا يَضُحَكُونَ ﴿ وَمَا نُرِيُهِمُ كيكن جب وہ جارے نشانات لے كرآئے توان لوگوں نے كياكيا، كر كے ان پر مننے، اور ہم ان كو جو بھى مِّنُ ايَةٍ إِلَّا حِسَى ٱكْبَرُ مِنُ ٱنْحَتِهَا وَآخَدُنْهُمُ بِالْعَذَابِ لَعَلَّهُمُ نٹانی رکھاتے تھے وہ دوسری نشانی ہے بوی ہوتی تھی، اور ہم نے اٹھیں عذاب میں بکڑا کہ شاید وہ يَرُجِعُونَ ۞ وَقَالُوا يَاأَيْهَ السِّحِرُ ادْعُ لَنَا رَبُّكَ بِمَا عَهِدَ عِنْدَكَ عَ بازآ جائیں مسے اوروہ بولے کہا ہے جادوگر!اپنے پروردگارے مارے تن میں اس چزک دعا کرجس کا اس نے تھے ہے دعدہ کردکھا ہے إِنْ خَالَمُهُ تَدُونَ ۞ فَلَمَّا كَشَفُنَا عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِذَا هُمُ (اب) ہم ضرور راہ پر آ جائیں گے ۲سے پھر جب ہم نے ان سے عذاب ہٹادیا جب ہی انھول نے ایخ کفردعنادے) وما نريهم .....أحتها يهال آيت مانثاني عمراد قطوغيره كنومشهور مجز عياخوارق بي-"مطلب ميه مواكه سب نشانيال بوى بى تھيں، اور بيه مطلب نہيں كه برنشانى برنشانى سے بردی تھی۔ یہ ایک محاورہ ہے جب کئی چیزوں کا کمال بیان کرنا ہوتا ہے تو یوں ہی بولتے ہیں کہ ایک ہے بڑھ کرایک'۔ (تھانوی، ج۲/ص:۸۸۸) ولقد .....فرعون آیات سے بہال مراددلائل معجزات دونوں ہیں۔

یہ ولقد .....فرعون برات سے یہاں مراد دلائل معجزات دونوں ہیں۔ موسیٰ وفرعون پر حاشیے بار بارگز رکھے۔

انی رسول رب العالمین ۔ قوم فرعون ایک پروردگار عالم کی تخیل ہی سے نا آشناتھی علیٰ ہذا نہوت ورسالت کے عقیدے سے ۔ قرآن مجید کے مختصر سے فقرے میں دونوں عقیدوں کی تبلیخ آئی ۔ ۔ ۔ مراک جبار کہیں بھی ہوئی ہے ، خدائے واحد ہی کی ہوئی ہے ۔ اور جہال کہیں بھی ہوئی ہے ، خدائے واحد ہی کی ہوئی ہے ۔ اور جہال کہیں بھی ہوئی ہے ، خدائے واحد ہی کی ہوئی ہے ۔ اور الکا کہیں بھی ہوئی ہے ، خدائی ودلائل افا ہے مدے اور الکا ان پر مفتحکہ کرتے رہے تھے۔ موسوی کوسرے سے نا قابل النفات سبحے ، اور الکا اُن پر مفتحکہ کرتے رہے تھے۔ کون اور فرعونی گو حضرت مولی علیہ السلام کے شدید مخالف اور عقید ہوت





### يَنُكُثُونَ ۞ وَنَسادى فِرْعَـونُ فِي قَوْمِهِ قَالَ لِقَوْمِ الْكِسَ لِي

عبد بھی توڑدیا سے اورفرعون نے اپن توم میں منادی کرادی، یہ کہا کہ اے میری قوم والوا کیا مصر کی

کے بکسر منکر تھے، تاہم ایک زبردست عامل کی طرح آپ علیہ السلام کوسحر وکہانت وغیرہ میں کامل سمجھتے، اور آپ کی قوت تنجیر تکوین کے پوری طرح قائل تھے، اور یہ یفین رکھتے تھے کہ دنیوی بلائیں اور مصبتیں آپ کی وساطت ہے آ بھی سکتی ہیں اور دور بھی ہوسکتی ہیں۔

توریت میں اس موقع پر ہے:

"تب فرعون نے موی اور ہارون کو بلایا اور کہا کہ خداوند سے شفاعت کرو کہ مینڈ کول کو مجھ سے اور میری رعیت سے دفع کرے، اور میں ان لوگوں کو جانے دوں گاتا کہ وہ خداوند کے لیے قربانی کریں''۔ (خروج ،۸:۸)

'' فرعون بولا کہ میں شھیں جانے دوں گا تا کہتم خداوندا پنے خدا کے لیے بیابان میں قربانی کرو، کیکن تم بہت دورمت جاؤ،میرے لیے شفاعت کرو''۔ (خروج ،۲۸:۸)

یاتیہ السحر ۔ اہل مصرحفرت موی علیہ السلام کی قوت اعجازی کے پوری طرح قائل سے، البتہ وہ اس کو آپ کی صدافت کی دلیل نہ سمجھے ، اور نبوت ورسالت کا تو مسکہ ، ی سرے سے ان کی سمجھ میں نہیں آر ہاتھا۔ وہ آپ کے لائے ہوئے تمام خوارق کو آپ کی زبر دست قوت سخیری تکوین برمجمول کررہے تھے۔ انسالم معتدود ۔ یعنی اب ہم قائل ہوجا کیں گے، اور اس کے بعدوہی مانے لگیں گے، جو

آپ ہم سے منوانا چاہتے ہیں۔

کے توریت میں ہے:

'' پھر جب فرعون نے دیکھا کہ مہلت ملی تو اس نے اپنادل سخت کیا،اور جیسا خداوندنے کہا تھا اُن کی نہ بی''۔ (خروج، ۱۵:۸)

"فرعون نے اس بارجھی اپنادل تخت کیا،ان لوگول کو ہرگز جانے کی رخصت نددی"۔ (خروج،۳۲:۸)
"تو بھی فرعون کا دل سخت ہوا،اوراس نے لوگول کو جانے نددیا"۔ (2:۹)
"اورخداوند نے فرعون کے دل کوسخت کر دیا اوراس نے جیسا کہ خداوند نے مویٰ سے کہا

تھا،أن كى نەئى '\_(١٢:٩)



#### ES Curio Es

#### 

غرض جب جب مصیبت اُن سے دور ہوجاتی تھی ، یہ اپنے سارے عہدو پیان بھول بھال پھروہی حضرت موسیٰ علیہ السلام کی مخالفت اور سرکشی پرآ جاتے تھے۔

مسل فرعون کے اس اعلانِ خسر وی کامضمون بیتھا کہ حکومت، جائز وقانونی حکومت تو مصراوراس کے تو ابع پرمیری ہے،میری حکومت کے خلاف بیہ باغی ہے کون جو کھڑا ہوا ہے؟

الأنهار أنهار كم مفهوم دو موسكتے بيں اور اردو ميں ان كے ليے نظابھى دو بيں: ايك تو انسانى صنعت سے تيار كيے ہوئے پانى كے چشے اور دھارے، اردو ميں نهر انھيں كو كہتے ہيں - دوسرے قدرتى ندياں يا دريا۔ يہاں مراد دونوں ہى ہوسكتى بيں، اگر ندياں تبجى جائيں تو اس سے مراد ظيم الشان مصرى دريا نيل كى شاخيں ہوں گی۔ دريائے نيل بھى كہيں تو اپنے گرنے كے مقام كے قريب متعدد چھوٹى چھوٹى شاخوں ميں تقييم ہوگياہے، بلكہ بجائے خود مجموعہ ہے كئى معاون درياؤں (نيل الأزرق وغيره) كا۔ اور قاہرہ كے بعد خود نيل كى دوشاخيں ہوجاتى ہيں: ايك شاخ دمياطا درايك شاخ رشيد يہ۔ اوراگر مراد اردو ہى كى نهريں ہجى جائيں تو وہ نہريں مراد ہوں گی جن كا جال مصريس قديم سے بچھا چلا آرہا ہے۔

ایوری مینس انسائیکلو پیڈیا (Every Mans Encyclopedia) میں عنوان (Every Mans Encyclopedia) میں عنوان (Canal (نہر) کے تحت میں ہے: ''مصر میں زمانۂ تاریخ کے قبل ہی سے دریائے نیل اپنی آب پاشی کی نہروں کے لیے مشہور چلا آرہا ہے'۔ (جلد۳/ص:۳۳، نیاایڈیشن)



ES PER CO

# اَمُ اَنْسَا خَيْسَرٌ مِّسَنُ هَلَا اللَّذِي هُو مَهِيْنٌ أَهُ وَلاَ يَكَادُ يَبِيْنُ ﴿ تُو ( بَعلا بِنَا وَ) كيا مِن افضل ( نبين ) بون ال فض ع جوب وقعت ع اور بولنا تك ال نبين آتا ٢٩ ع

فَلُولًا الْقِي عَلَيْهِ السُورَة مِن ذَهَبِ او جَاءَ مَعَهُ الْمَلْفِكَةُ مواس ك (باتقول مين) مون كان كون نبيل يزے ہوئے بين سے ياس كے جلو مين فرشتے بى

مُقَتَرِنِيُنَ ﴿ فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ فَاطَاعُوهُ طَالِّهُمْ كَانُوا قَوْمًا بِرِيادَ اللهِ مَا اللهِ وَالْكَ تَصِي

**9 س**ے نسبی دنسلی کمال کی نفی تو ابھی فرعون او پر کر چکا، اب ذاتی و شخصی تنقیص کرر ہا ہے۔ کہتا ہے کہا سے تقریر تک تو آتی نہیں!

لایک اد بین فوش تقریری اس دور تدن میں بھی ایک اعلیٰ کمال وفضیلت مجھی جاتی تھی۔ حضرت مویٰ علیہ السلام کی قوت تقریر کی کمی پر ملاحظہ ہو، سور ہ طہٰ (رکوع۲) کے حاشیے۔

هدذا الدی هومهدن لین شخص تو کوئی چھوٹا موٹا ساحا کم بھی نہیں، بلکه الٹامع اپنے سارے کنے قبیلے کے میری اونی رعایا ہے! مغرور حکمران قوم کے نزدیک سی فرد کا حکوم رعایا میں سے ہونا ہی اس کا انتہائی عیب ہے۔

جریم (جوجا بلی تہذیب وتدن میں ایک اعلیٰ معیار ومنصب واعز ازتھا)
مصری نظام حکومت میں جب بادشاہ کی خاص نظرعنایت کسی برہوتی تھی بہسی معمولی انسان
کونواب یارئیس بااختیار بنایا جاتا تھا تو بطوراعز از اسے سونے کے زیور پہنائے جاتے تھے۔ملاحظہ ہو تبغیر انگریزی۔

امم مشرکوں کی سمجھ ہی میں یہ بیں آتا کہ کوئی انسان عام ومحض معمولی انسانیت کے ساتھ نبی کیوں کر ہوسکتا ہے، ان کے عقیدہ میں خدا کا اوتار یا مظہر جب دنیا میں آئے گا تو لا زم ہے کہ فوق الانسان ہستیوں کے پورے جلسا درجلوں کے ساتھ آئے ۔۔۔۔۔۔ ڈاکٹر بی ایسٹر کی کتاب ہسٹری آف دی اینٹینٹ ورلڈ (تاریخ دنیائے قدیم) میں ہے کہ ایک عجیب وغریب تصویراب تک

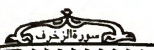
فْسِقِيُنَ ﴿ فَلَمَّا اسْفُونَا انْتَقَمْنَا مِنْهُمُ فَأَغُرَقُنْهُمُ أَجُمَعِينَ ﴿ بدراہ سس پھر جب ان لوگوں نے ہمیں ناراض کیا تو ہم نے اٹھیں سزادے دی اورہم نے ان سب کو ڈبودیا فَحَعَلَنْهُمُ سَلَفًا وَّمَثَلًا لِللَّهِ حِرِيْنَ ﴿ وَلَدًّا ضُرِبَ ابنُ مَرْيَمَ توہم نے اٹھیں بچھلوں کے حق میں (ایک فاص مسم کا) بیش رواور ممونة (عبرت) بنادیا سام اور جب ابن مریم کونمونے کے مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ ﴿ وَقَدَالُوْاءَ الِهَتُمَا خَيْرٌ آمُ هُوَ طُ طور پر پیش کیا گیا تو آپ کی قوم والے بین کراچیل پڑے اور بول اٹھے کہ اچھا توافضل ہمارے دیوتا ہوئے یاوہ؟ مہم موجود ہے جس میں بید دکھایا گیا ہے کہ رحمیس ٹانی (فرعون مصری) ایک بت کے سامنے کھڑا ہوا، جوخوداً س حمیس کابت ہے، بیشرس کی ہوجا کررہاہے! گویاباد شاہ این انسانی حیثیت سے پرستش این مجى اس كى الوميتى حيثيت سے كرد ہائے"۔ (ص: 22) المم (خدا کے نافر مان وسرکش) مصری قوم بھی این بادشاہ کی ہم زبان وہم خیال ہوگئ،اورو تھی بھی پہلے ہی ہے گمراہ وبدعقیدہ۔ سم مہم یعنی بعد کی سلیں ان کی سرکشی اور پھرغر قالی کے قصے یاد کر کے ان کے حال ہے عبرت پکڑیں۔ آسفونا۔ اللّٰدي ناراضي ميں، بخلاف بندوں کی خفکی کے ،کوئی شائبة تاثر وانفعال کانہیں ہوتا،

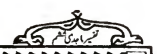
تمام تراین ارادے ہے ہوتی ہے۔ ملاحظہ و تغییر انگریزی۔

غرقا بي فرعون برحاشيه سورة البقره (آيت ۵۰) مين گزر يكے۔

أجبعين فرعون كوبهى اورفرعو نيول كوبهى -

سم الم قرآن مجید میں دوسرے بیمبروں کی طرح حضرت میٹ کا بھی ذکر بار ہابطور نمونہ ونظیر ہے آیا ہے۔مشرکین عرب ان کا معبود مانا جانا بھی من چکے تھے،اب جورسول کی زبانِ مبارک ے ان کی مرح وتو صیف من اتو اپنی سفاہت وجمانت ہے مارے خوشی کے اچھل بڑے ، گویا کوئی بڑی سخت گرفت ان کے ہاتھ آگئی، اور بول اٹھے کہ جب سی پاوجود اپنی معبودیت کے قابل مدح وداد موسكتے ہيں تو پھرآخر ہمارے ديوتاؤں، شاكروں نے كيابرائى كى ہے! كيوں نہ ت كى طرح يہ محى





بزرگ دمقبول سمجھے جائیں؟ \_\_\_\_مسیحت کی جوشکل چھٹی صدی عیسوی کے عرب میں رائج تھی، وہ در حقیقت بولوی مسیحیت بھی نہتی، بلکہ جاہلیت عرب اور مسیحیت کا ایک مخلوط تھی، اس لیے مشرکین مکہ کا بیسوال ان کے نقط نظر سے بچھزیا دہ عجیب تھا بھی نہیں۔

یونیورٹی کالی ٹورٹو (امریکا) کے ایک استاداف،وی،ونٹ (Wenett) جضول نے ابھی چندسال ہوئے بین، شام وغیرہ کے بہت سے قدیم کتبول کی جائے پڑتال کی تھی، وہ اس نتیجہ پر بہنچ ہیں:۔

'' ہمیں جوتصور نظر آتی ہے، وہ مسجیت اور جاہیت عرب کی ملی جلی ہوئی ہے۔ شائی مسجیت دیا ہوتا وَں کو بے دخل نہیں کیا ہے، بلکہ ان کی فہرست میں خود سے کا ایک اضافہ ہوگیا ہے۔ شائی مسجیت میں بے شک سے کا مرتبہ بھی بلند ہے۔ سااور جنوب میں ان کا مرتبہ اور بھی پست تر ہے۔ (آگایک افتا قد ہوگیا ہے۔ شائی مسجیت اور جنوب میں ان کا مرتبہ اور بھی پست تر ہے۔ (آگایک افتا ہوگی ہے۔ ) بیتو صاف اقتباس درج ہے، وہ برگزر چکا ہے کہ جانور بھی مسے کے نام جھینٹ چڑھائے جاتے تھے، ان سے وصریح شرک ہے، او پرگزر چکا ہے کہ جانور بھی مسے کہ نام بھینٹ چڑھائے جاتے تھے، ان سے دعا کیں اس طرح کی جاتی تھیں، جیسے دوسرے دیوتاؤں ہے، گویا سے، گویا سے، گویا سے کا شار بھی عرب کی مشرکانہ جاہلیت کے دیوتاؤں میں ہوگیا تھا۔'' (سہ ماہی مسلم ورلڈ، نیویا رک آکو برا ۱۹۹۳ء صفی سے مصفح کے اسباب اس کے بعد آیت کی تفیر میں کوئی اشکال نہیں رہتا، اور مشرکین مکہ کی غلط نہی کے اسباب بالکل واضح ہوجا تے ہیں۔

ابن مریم۔ مرادعیلی جائے ان کے نام یالقب کے یہاں انھیں صرف ای کنیت ہے یہاں انھیں صرف ای کنیت ہے یادکرناغالبًا ان کی بشریت پرزور دینے کے لیے ہے۔

قومك قوم قریش یامشركین مكه و وقوم جوداعی قرآن كی براوراست مخاطب تھی۔ مصدون وسد و در است مخاطب تھی۔

قال قتادة يجزعون ويصحكون. (ابن كثير، ج٤ /ص:١١٧)

يضحكون أي اعجبوا بـذلك (ابـن كثير عن ابن عباس وعكرمة ومجاهد · والسدي والضحاك، ج٤/ص:١١٧)

لعنی اس ہے مشرکین مکہ کواپنے خیال میں ایک بردی زبردست گرفت ہاتھ آ گئے تھی۔

ه چسورة الزعرف و

5 Punch 2

مَسا ضَسرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا الْبَسلُ هُم قَسُومٌ خَصِمُونَ ﴿ إِنْ هُوَ (حَيْقَتِ مِهِ كَد) الْمُول نِ يِآپ كِما يَحْنَ كُلُ فِي كَلُور بِيْنَ كِامِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ اللهِ وَهُوبِي (حَيْقَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

م ہارے ایک بندے تھے کہ ان پرہم نے اپنافضل کیا تھا اور انھیں بنی اسرائیل کے لیے ایک نمونہ بنایا تھا میں اور اگرہم چاہتے

(نه که تحقیق وطلب می کے لیے)

مشرکوں نے عیسائیوں کے 'ابن اللہ' اور قرآنی مسے کے درمیان خلط کردیا، اور کمال جمافت سے مسلمانوں کو سیحی سمجھ لیا، اور ان کے سامنے بطور جمت الزامی وہ چیز پیش کی، جوسرف سیحیوں کے مقابلے میں پیش کی جاسکتی ہے، مسلمان حضرت مسئ کو معبود سیحقے ہی کب اور کہاں ہیں؟ وہ تو خوداس عقیدے پر لاحول پڑھتے ہیں، اور اسے کھلا ہوا شرک سمجھتے ہیں، معبودیت والے جزکا جواب تو مسیحیوں سے طلب کرنا علیہ مسلمانوں کواس عقیدے سے کیاسروکار؟ قرآن تواس کی تردید ہی بار بار کرر ہاہے۔

المل المحمل العنى حق كى طلب نه ركف والى المكه صرف كى بحق ميں گے دہے والے ، بلكه صرف كى بحق ميں گے دہے والے ، چنا نچداس مسئلے ميں بھى عيسائيوں كے عقيد ہے كوخوا مخوا مسلمانوں برچپاديا۔ حضرت عيسىٰ عليه السلام كى عظمت واحترام ميں بے شك مسلمان اور عيسائى متحد ہيں ، ليكن بس إس كے آگے زمين وآسان كا فرق ہے ، سيحى ان كے معبوديت كے الوجيت كے قائل ہيں , اسلام اس عقيد ہے پرلعنت بھيجنا ہے۔ مشركوں كى غباوت و جہالت ملاحظہ ہوكہ عيسائيوں كى مزعومہ الوجيت و معبوديت كوبطور استدلال مسلمانوں كے مقابلے ميں پیش كررہے ہيں !

کے ہے۔ یہاں حضرت سے ابن مریم کی اصلی حقیقت اوران کا سیحے مقام بیان کردیا ہے۔ وہ اللہ کے ایک مقبول بندے ہیں اور بنی اسرائیل کے حق میں ایک نمونۂ قدرت یا مثال یا قدوہ۔۔۔۔ اسلام میں بلندترین مقام کمال یہی عبدیت یا بندگی ہے۔

مثلاً \_ مَثَل سے مراد دلیل وعلامت قدرت بھی ہوسکتی ہے۔

أى دلالة وحمة وبرهاناً على قدرتنا على مانشاء. (ابن كثير، ج ٤ /ص: ١١٩) اوربيمراد بهي موسكتي م كرده بطور مثال ياامام ياقدوه كريضي

ه صورةالزغرف

ES PLANT BY

## لَحَعَلْنَا مِنْكُمُ مَّلَاقِكَةً فِي الْارْضِ يَخُلُفُونَ ﴿ وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لَحَمَّا أَوْنَ الْمُولِمُ الْمُعَلِمُ الْمُونِ ﴿ وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لَوَهُ مَ مَا وَدُوهُ وَايك وَرِيمَ كَلَ

#### لِّلسَّاعَةِ فَلاَ تَمُتُرُنَّ بِهَا وَاتَّبِعُون طَهْذَا صِرَاطً

قیامت کے یقین کا وس تو تم لوگ اس میں شک مت کرواور تم لوگ میری پیروی کرو بہی سیدهی

لبنی اسرائیل۔ حضرت عیسی علیہ السلام کا پیام بنی اسرائیل ہی کے لیے تھا ،اس کا اعتراف اب تک انجیلوں میں موجود ہے۔

''ان بارہ کو بیوع نے بھیجا، اوراضیں تھم دے دیا گیا کہ غیرقو موں کی طرف نہ جانا، اور سام بول کے کمونی ہوئی بھیڑوں کے پاس سام بول کے کھوئی ہوئی بھیڑوں کے پاس جانا''۔(متی،۱۰۰–۷)

''اس نے جواب میں کہا کہ بنی اسرائیل کے گھرانے کی کھوئی ہوئی بھیڑوں کے سوااور کسی کے پاس بھیجانبیں گیا''۔ (متی، ۱۵:۲۸)

اوریہ چیز تومیع کی بن باپ کی پیدایش ہے کہیں بوھ کر ہوتی ) مطلب یہ ہوا کہ اللہ تو ہر چیز پر قادر ہے، بے باپ کی ولادت سے بھی کہیں زیادہ عجیب

وغريب چيز دل پر۔

ولونشاء لینی اگر ہماری مشیت تکوین یہی ہوتی۔

الم الم المعلوم ہوتا ہے تی گا آمد ٹانی کی طرف، لیعنی آپ کا دوبارہ ظہور قرب قیامت کی ایک یقینی علامت ہے۔

حضرت عیلی علیه السلام کے ظہور تانی کی بوری تفصیلات کتب صدیث میں ملیں گی۔ ابواب الفتن، اشراط الساعة وغیرہ میں۔

علم کے معنی متعدد ہیں: معرفت، شعور، یقین وغیرہ۔ یہاں اسے شرط یا علامت کے مفہوم میں لیا گیا ہے، اور یہ لینے والے عربیت کے بہترین ماہرین ہیں۔

#### toobaa-elibrary.blogspot.com

ح صورة الزغرف ك

أى شرط من أشراطها تعلم به فسمى الشرط علماً لحصول العلم. (كشاف، ج٤/ص:٤٥٢)

لأن حدوثه و نزوله من أشراط الساعة تعلم به دنوها. (بيضاوى، ج٥/ص:٦٢) أى نزول المسيح عليه السلام يعلم به قرب الساعة. (ابن قتيبة، ص:٥٠) اوريبي معنى بكثرت تابعين، بلك بعض صحابيول سي بحى منقول بين-

یدل علی قرب قیامها إذ خروجه شرط من اشراطها و هونزوله من السماء فی آخر الزمان (بحر عن ابن عباس و مجاهد و قتادة و الحسن و السدی و الضحاك و ابن زید، ج۸/ص: ۲۰)

قال محاهد أى آية للساعة خروج عيسى بن مريم عليه السلام قبل يوم القيامة، وهكذا روى عن أبى هريرة وابن عباس وأبى العالية وأبى مالك وعكرمة والحسن وقتادة والضحاك وغيرهم. (ابن كثير،ج٤/ص:٩١)

علم کی دوسری قرات بھی یہاں بعض صحابیوں اور تابعین کی روایت سے عَلَم بالفتح ہے، جوخود علامت کے معنی میں ہے۔

عن ابن عباس ماذكرت عنه في فتحها، وعن قتادة والضحاك. (ابن جرير، ج ٢١/ص:٦٣٣) قرأ ابن عباس عَلَم وهو العلامة. (كشاف، ج٤/ص:٤٥٢)

وقرا ابن عبلس وأبوهريرة وقتادة بفتح اللام والعين أى أمارة وعلامة. (معلم، ج٤/ص:١٦٦)

ليكن اشاره الرميخ كي آمة ثاني نهيس، صرف آمداول بى كى طرف مانا جائے، جب بھى كوئى
مضا كقة معلوم نهيس ہوتا، مراداس صورت ميں بيہوگى كمتے كى يہى تاريخى آمد، جو خاتم ہے تومى و نسلى
انبياء كے دوركى، بيخودا يك يقينى علامت قرب قيامت كى ہے۔

بعض الممر لغت ني بهى دونول قراء تين نقل كركم عنى واى قرارديدين، جوابهى نقل مو يكيير. المعنى أن ظهور عيسى ونزوله إلى الأرض علامة تدل على اقتراب الساعة.

(لسان،ج٩/ص:٣٧٢)

بایں ہمداس میں شک نہیں کہ آیت کا شارقر آن مجید کی مشکل آیتوں میں ہے۔

و سررة الزخرف و

£5 754 2 2

مُسْتَقِيْمٌ ﴿ وَلا يَصَدُّنَكُمُ الشَّيُظُنُ ۚ إِنَّهُ لَكُمُ عَدُو مُّبِينٌ ﴿ وَمَ عِنْكَ تَحَارا مِنَ دَمِن بِ وَلا يَصَدُّنَكُمُ الشَّيُظُنُ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُو مُّبِينٌ ﴿ وَلَا يَصَدُّ وَمَ عِنْكَ تَحَارا مِنَ دَمِن بِ وَلَا يَعِنَ عَالَ قَدُ جِنْتُكُمْ بِالْجِكْمَةِ وَلَا يَسِ عَالَ قَدُ جِنْتُكُمْ بِالْجِكْمَةِ وَلَا يَسِ عَلَاتُ كَمْ بِالْجِكْمَةِ الْحَرَّ عَلَيْكُمْ فِي الْجِكْمَةِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا يَسِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ا

مین پیمبرکی پیروی ہی سیدهی راہ ہے، اوراس میں عقید ہُ تو حید ، عقید ہُ رسالت، عقید ہُ معادسب آگئے۔

بها ضمیر الساعة کی طرف ہے لینی وقوع حشر ہر گز کوئی شک وشبہ والی چیز نہیں۔ فی وقوعها. (روح، ج٥٢/ص:٩٦) الم بینات میں احکام، دلائل وخوارق سب آگئے۔

أى بالمعجزات وبالشرائع البينات الواضحات. (كبير، ج٢٧/ص: ١٩١)

کو حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے زمانے میں یہود مختلف فرقوں میں شدید باہمی اختلافات کے ساتھ بنے ہوئے تھے اور عقائد واحکام کے باب میں سخت خانہ جنگی بر پاتھی، یہ اشار سب ای طرف ہیں، اور قرآن کے اعجاز پرایک دلیل مزید ہے۔ عرب کے ایک غریب اُمی کوایک بالکل دوسری قوم اور دوسرے ملک کے، اور وہ بھی ساڑھے پان سوسال قبل کے شدید باہمی اختلافات کی خبراز خود ہو بھی کیا سکتی تھی؟

جنتكم بالحكمة معارف وحقائق كادرس پيمبر عير وركون لاتا ب! أخصى علوم حقيقى كوالحكمة كم افظ عليم المعلى على المعلى ا



لْسُتَقِيْمٌ ﴿ فَسَائِحَتَ لَفَ الْآحُ زَابُ مِنُ بَيُنِهِمُ ۚ فَوَيُ لَ لِلَّذِيْنَ راہ ہے سے پھر بھی (مختلف) گروہوں نے آپس میں اختلاف ڈال لیا، پس بوی خرابی ہے ان مُوامِنُ عَذَابِ يَوُمِ ٱلِيُمِ ﴿ هَلُ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ ظالموں کے لیے ایک پُرورد ون کے عذاب سے مھے پہلوگ توبس قیامت ہی کا انظار کرتے ہیں اَنُ تَسَاتِيَهُ مُ بَغُتَةً وَّهُمُ لَا يَشُعُرُونَ ۞ ٱلْآخِلَّاءُ يَسُمُ إِنَّا تَعُضُهُ ﴾ کہوہ بس ان پرا کبارگی آپڑے،اور انھیں خربھی نہو ۵۵ اس روز ( دنیا کے ) جگری دوست ایک دوسرے کے فاتقوا الله وأطيعون ان الفاظ عصاف اثاره اسطرف موكيا كماتاع ني كى راه میں اصلی رکا وٹ خوف ِ خدا کا فقدان ہی ہے۔آپس میں نفسانفسی، ضداور جمود، طلب حق کی طرف سے بے التفاتی سب اسی تقوئے الہی کی کمی سے پیدا ہوتی ہے۔ مع مع دين كااصل اصول يبي مسئلة توحيد بيبي فقره ابھي رسول الله صلى الله عليه وسلم كى زبان سے اداكيا جاچكا ہے ، اور اب حضرت عيسىٰ عليه السلام كى زبان سے دہرايا جارہا ہے۔ إن .....ربكم \_وه ايك خدا، جس طرح تمها را پروردگار، ميرا بھي پروردگار، جيسے تم اس كے بندے، میں بھی اس کابندہ \_\_\_\_مروجہ سیحیت برخاص زدے۔ م م م الذين ظلموا\_ ظلم يهال بهي كفر كمرادف م، اور الذين كفرواك معنی کا فروں ہی کے ہیں۔۔۔۔یاق میں مختلف گروہ یہوداورنصرانیوں کے معلوم ہوتے ہیں جنھول نے عیسی میٹ کی بشریت اور رسالت کے بارے میں افراط وتفریط سے کام لیا۔ فاحتلف الأحزاب من بينهم يعنى حفرت عيسى عليه السلام توسيد هساد هفذه وحيدكى وعوت دے گئے تھے، بیتوان کے خاطبین تھے جنھول نے مسلکِ توحیدے مث کرطرح طرح کے مذہب تراش لیے۔ان خرافات کی ذمداری ندہب اسلام پریاحفرت کے کی اصل تعلیمات برکیا آسکتی ہے! أحزاب ہے مرادایک طرف تو یہود ہیں، اور دوسری طرف سیحی اوران کے اندرونی فرقے۔ ۵۵ و کرمکرین قیامت کا ہے، بیم کرین انھیں غفلتوں میں بڑے ہوں گے کہ

#### toobaa-elibrary.blogspot.com



#### لِبَعْضِ عَدُو إِلَّا الْمُتَّقِينَ فَيْ يَعِبَادِ لَا خَوْفَ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ وَثَمَن مِولَ عَ مُرَال مَقَين (نبيل) ٢٥ اے ميرے بندو! آج تم پر كوئي خوف نبيل

قیامت یک بیک آواقع ہوگی، یہاں اصل مقصود إن منکرین کی غفلت و مدہوثی پرزوردینا ہے، بیمراد نہیں کہ قرب قیامت کی علامتیں مفقود ہوں گی، قرب ساعت تو قر آن مجید نے بار بار بیان کیا ہے اور احادیث میں ان کی بڑی تفصیل وارد ہوئی ہے۔

ينظرون يهال ينتظرون كمعنى مي بـــ

يعني ينتظرون. (روح، ج٥٦/ص:٩٧، جلالين، ص:٤٥٦)

هل \_ يهال سوالينهين نافيه بـ

ماينتظرون. (جلالين،ص:١٥٤)

عالم آخرت کشف تھائق کاعالم ہے، دنیا کی جتنی بھی دوستیوں بجبتوں کی بنیاد باطل پر ہے، سب کابطلان وفساداس وقت قدرتی طور پر آئینہ ہوکر دہ گا، اوران دوستوں اور مجبول سے نفرت وبیزاری بھی ای درجہ شدت کے ساتھ پیدا ہوجائی ناگزیر ہے بخلاف اس کے جن دوستیوں ، محبتوں کی بنیادتی واصلاح پر ہوگی، ان کا نفع واجر بھی قدرۃ اس وقت پوری طرح مشاہدے میں آئے گا، اوراس لیے ایے محبوبوں کے ساتھ محبت اور بڑھی قدرۃ اس وقت بوری طرح مشاہدے میں آئے گا، اوراس لیے ایے ایے محبوبوں کے ساتھ محبت اور بڑھی ۔ ایک ہی کلب کی ممبری ، ایک ہی نشاط خانہ سے روسیاہی ، ایک ہی میکدے سے شراب نوشی ، اس قتم کی ساری رفاقتیں اس روز کیا کام آئیں گا! الاالمتقین کا کلا ایہ بی میکدے مربڑ ھے والا اور فاص طور پر بیجھے والا ہے۔

الأحلاء معمولی شناساؤں اور بھی ملاقا تیوں کوئیس کہتے ، گہرے اور جگری دوستوں کو کہتے ہیں۔ ان تک کی باہمی محبتیں سب حشر میں باطل اور نابود ہوکر رہیں گی ، قیام وبقا صرف انھیں محبتوں اور اخلاص مندیوں کوہوگی ، جن کی بنیاد حق اور تقوے پرقائم ہوگی۔

الأخلاء يومفذ بعضهم لبعض عدو \_ سياسى پارٹياں جوآج اپنيمبروں كے برتاؤ اور منانے ہى كے باب ميں كس قوت كے ساتھ يہال مستعد نظر آتى ہيں، حشر كے دن ان كى افسردگى وفغال حالى اورنفسانفسى د يكھنے كے قابل بوگى!

#### toobaa-elibrary.blogspot.com

وَلَّا ٱنْتُهُ تَحُزَنُونَ ۞ ٱلَّذِيُنَ امَنُوا بِالِيِّنَا وَكَانُوا مُسُلِمِينَ ۞ اورندتم عملین ہو مے مصر (یہ وہ لوگ ہیں)جوہاری آیتوں پر ایمان لائے اور ہارے فرمال بردار تھے أُدُنُحُـلُـوا الْسِجَنَّةَ ٱنْتُهُ وَٱزُوَاجُ كُهُ تُهُبَرُوُنَ ﴿ يُسِطَافُ عَلَيْهِمُ تم اور تمھاری بیویاں خوش خوش جنت میں جا داخل ہو، ان کے پاس بِصِحَافٍ مِّنُ ذَهَبٍ وَّاكُوابٍ ٤ وَفِيُهَا مَاتَشُتَهِيهِ الْآنَفُ سُ سونے کی رکابیاں لائی جا نیں گی اور گلاس (بھی) اور وہاں وہ سب کھی ملے گا جس کا جی خواہش کرے گا وَتَسَلَدُ الْاَعُيُنُ ؟ وَٱنْتُسُمُ فِيُهَا خِلِدُونَ ﴿ وَتِسْلُكَ الْسَحَنَّةُ الَّتِسَى اورجس سے آگھوں کولذت کے گی اورتم یہاں ہمیشہ رہوگے، اور یہی وہ جنت ہے جس کے أُوْرِثْتُ مُ وُهَا بِمَا كُنْتُمُ تَعُمَلُونَ ۞لَكُمُ فِيُهَا فَاكِهَةٌ كَثِيُرَةٌ م اینے اعمال کے عوض میں مالک بنا دیے گئے ہو، تمھارے لیے اس میں بہت سے میوے ہیں مِّنُهَا تَاكُلُونَ ﴿ إِنَّ الْمُحُرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خَلِدُونَ ﴿ جن سے تم کھارے ہو ۵۸ بے شک نافرمان لوگ دوزخ میں ہمیشہ رہیں گے كے میں مونین كون تعالیٰ كی طرف سے دى جائے گا۔ حوف کاتعلق متقبل ہے ہاور حزن کاتعلق ماضی سے، یعنی نہ آیندہ کسی تکلیف کا اندیشه کرو،اورندار باضی کی یا دیمهارے دل میں کوئی کیفیت غم کی پیدا کرے گی۔ م ۵۸ (اوراس سےاب بھی بے دخل نہ ہوگے) پیمنظرسب جنت کے ہیں۔ ہرنعت، ہرسرور، ہرلذت، مادی دمعنوی، جسمانی وروحانی، ہر شم کی اہل جنت کو حاصل ہوگی ،اس میں کوئی استناء ہئ نہیں۔ وأنته فيها علاون اور پهرييمتين علاوه بانداز وبحساب مونے كرب بری بات سے کہ دائمی ہوں گی ،جن کے طع ہونے کا بھی خطرہ ہی نہیں۔

مر قالز خرف ک

لا يُ فَدُّرُعَنُهُمْ وَهُمْ فِي مِ مُبُلِسُونَ فَي وَمَا ظَلَمُنْهُمْ وَلْكِنُ وَمَا ظَلَمُنْهُمْ وَلْكِنُ وه ال ي فَان ير (ذرا) ظلم نيس كيا بلكه

كَانُوا هُمُ الظُّلِمِينَ ۞ وَنَادَوُا لِسِمْ لِكُ لِيَقُضِ عَلَيْنَا رَبُّكَ الْمُ

ووخود بی (اینے حق میں) ظالم رہے ہیں 29 اور پاوگ بکاریں کے کداے مالک! تمھارا پروردگار ہمارا کام بی تمام کردے

وفیها .....الأعین نفس وعین کی لذات کی اس تفری فی فی وبھری لذات کی اس صراحت نے ان باطل فرقوں کی جڑکا ہے ، جو بھتے ہیں کہ جنت صرف کیفیات روحانی کامحل ہے ، اورلذات مادّی کاوہاں پیانشان ہی نہ ہوگا۔

أزواحكم \_ أزواج كے تحت ميں بيويوں كا ہونا تو ظاہر ہى ہے، باقى دوسر ساتھى بھى اگر أزواج كے عموم ميں داخل سجھ ليے جائيں تو مخج ايش اس كى بھى ہے۔

أور نتسموها بما كنتم تعملون - الل جنت كوبار بالاس كابھى يقين دلا ديا جائے گا كمتم اب ان نعمتوں كے مالك بناديے گئے ہو، بے كھئے ،ان سے جس طرح چا ہولذت گير ہو،اور بيسب تمصيل اسنے اعمال كے قل سے ملاہے -

ف کھة کٹیرة۔ کٹرت سے مراد کثر ت عددی تو ظاہر ہی ہے کہ جنت کے میوے بے صد وشار ہوں گے، باتی یہاں اشارہ ان کی بے انتہا لذت کی جانب بھی ہے یعنی دنیا کے میووں کا بلحاظ لذت وذا لَقة بھی اُن ہے کوئی مقابلہ نہیں۔

جعلها كثيرة اعتباراً بمطاعم الدنيا، وليست الكثرة إشارة إلى العدد فقط بل إلى الفضل. (راغب، ص:٤٧٦)

م البنام کو منا اک منا کرکے اور کفر و شرک اختیا رکر کے ، اپنے ہاتھوں اس مصیبت میں یڑے )

المجرمين \_ مجرمين \_ مرادكفروشرك كم تكبين بين نه كه مطلقاً عاصى \_ أى الراسخين في الاجرام الكاملين فيه وهم الكفار. (روح، ج٥٢/ص: ١٠٢) المشركين. (معالم، ج٤/ص: ١٧٠) و الزخرف و المنطقة ال

ES Punt 2

#### قَالَ إِنَّكُمْ مَّا كِنُونَ ﴿ لَقَدُ جِئُنْكُمْ بِالْحَقِّ وَلَّكِنَّ اكْفُرَكُمُ وه كِهِ كَاسْسِ وَ (اى عال مِن) بِرُار مِنام ولا بالقين بم في عادين تم تك به بناديا، ليكن تم مِن عن ياده رَ لِلْحَقِّ كُرِهُونَ ﴿ اَمُ اَبُرَمُ وُ آ اَمُرًا فَإِنَّا مُبُرِمُونَ ﴿ اَمُ يَحْسَبُونَ

سے دین سے بیزاری، ی رکھتے ہیں ال تو کیاانھوں نے کوئی انظام کررکھا ہے؟ ہاں قوجم نے بھی انظام کردکھا ہے، کیاان کا یہ خیال ہے

أَنَّا لَا نَسُمَعُ سِرَّهُمُ وَنَجُولِهُمُ طَبَلْى وَرُسُلُنَا لَدَيُهِمُ يَكُتُبُونَ ۞

كران ول كوادران كى سر كوشيول كوئن بيس رب بي عضرور سنت بي اور جار فرشتان كياس لكيت ( بهى ) جات بي ال

یدل علی أن المراد من المجرمین الکفار. (کبیر، ج۲۷/ص: ۱۹٤) ا وماظلمنهم یوندائ اسلام کے صفات میں ہے ہیں کہوہ کی کوناحق دوزخ میں ڈال دے، یا خواہ مخواہ عذاب میں مبتلا کردے۔

الظلمين - ظالم يهال بحى كافر كمرادف م-

أى الواضعين الكفر موضع الإيمان. (بحر، ج٨/ص:٢٧)

لا ....مبلسون ميسب صفت خلدون (جميشگى جہنم) كواورزياده واضح ومؤكدكرنے كے ليے ہے۔

بل (ندمرنا بنداس سے نکانا ہے) یا ملک مالک لقب ہے داروغہ جہنم کا۔

وهو خازن النار. (ابن كثير، ج٤/ص: ١٢١)

ینملک سسربک انتہائی اضطرار میں ، سیجھ کر کہ شاید موت ہی ساری اذیت کا خاتمہ کردے ، اہل دوزخ تمنا کرنے لگیں گے کہ کاش ہمیں موت ہی آجائے! ۔۔۔۔اوراس درخواست میں داروغۂ جہنم سے سفارش جا ہیں گے۔

الے یہ دین حق کی تبلیغ کے بعد اس سے اس انکار وکراہت اعتقادی ہی کا نتیجہ تو دوزخ کی شکل میں ظاہر ہوگا۔

toobaa-elibrary.blogspot.com

عسورة الزغرف

ES PUNT E

#### قُسلُ إِنْ كُسانَ لِلرَّحُسْنِ وَلَدٌ فَ فَسانَسَا أَوْلُ الْعِيدِيْنَ ﴿ سُبُحْنَ آپ كهدد يج كدا كر خدا عرض كاولاد موتوس سے بہلے عبادت كرنے والا تو يس مول سال پاك ب

#### رَبِّ السَّمْ وَتِ وَالْاَرْضِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴿ فَذَرُهُمُ

آ انوں کا اور زمین کا پروردگار، عرش کا پروردگاران چیز ول سے جو بیلوگ بیان کرتے ہیں سملے تو آپ آھیں پڑار ہے دیجے

أم يىحسبون .....نجوهم - ييمشركين جواسلام وبانى اسلام كے خلاف چيكي چيكي اتنى سازشيں اور كميٹياں كررہے ہيں تو كيا بيا احمق سيمجھ رہے ہيں كہم ان كے اى جزئيہ سے ناوا قف بھى ہيں؟ سسرتھم \_ يعنى جو بچھ بيا ہے دلوں ميں منصوبہ باندھتے رہتے ہيں اور اس كوسب سے داز ركھے ہوئے ہیں۔

نحو هم یعنی جو کچھ بیا پنر از دار دوستوں سے چپکے چپکے صلاح ومشورہ کرتے رہتے ہیں۔

عولی اس لیے کہ خدازادہ بھی لامحالہ تمام اوصاف الوہیت ومعبودیت ہی ہے متصف ہوگا)

ان .....ولد لیطور فرض محال اگر واقعی اُس کے اولا دہو، جیسا کہ سیحیوں کاعقیدہ ہے۔۔۔۔

اسلوب بیان میں عقیدہ ولدیت کی کمال نفی ہے۔

هذا كلام وارد على سبيل الفرض والتمثيل لغرض، وهوالمبالغة في نفي الولد والإطناب فيه. (كشاف، ج٤/ص:٨٥، بحر، ج٨/ص:٢٨)

فقہاءنے یہیں ہے بینکالا ہے کہ امر محال کا فرض کرنا اور پھراس پراحکام کا ترتب دونوں

بالكل جائز ہيں۔

م سورة الزمرك

يَخُونُ وَ اللَّهِ عَبُوا حَتَى يُلقُوا يَوْمَهُمُ اللَّذِي يُوعَدُونَ ﴿ لَا يَكُومُهُمُ اللَّذِي يُوعَدُونَ ﴿ كَرْبَي اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ

وَهُوَ الَّذِي فِي السَّمَاءِ إِلَّهُ وَفِي الْاَرْضِ إِلَّهُ وَهُوَ الْحَكِيُمُ

اور وہ وہی ذات ہے جوآسان میں بھی خدا ہے اورزمین میں بھی خدا ہے اوروہی محیم کل ہے

الْعَلِيْمُ ۞ وَتَبْرَكَ الَّذِى لَـةَ مُلُكُ السَّمُوتِ وَالْارُضِ وَمَا بَيُنَهُمَا ؟

علیم کل ہے ۲۲ وہ ذات بوی عالی شان ہے جس کی ملک آسان وزمین اور جو کچھان دونوں کے درمیان ہے وہ سب ہے

مل (أس وقت سارى حقيقت كل جائے گ)

ذكراًن كمراہوں كا مور ماہے جو باوجودوضوح حق كے اپنے عنادے باز نہيں آتے۔

میمطلب نہیں کہ آپ انھیں ان کی حالت پر پڑار ہے دیجے اوراُن کی طرف سے غافل

وبِفكر موجائة، يايدكتبلغ بندكرد يحيّ، بلكه مطلب يه بهكه آپ ان كى مخالفت كى طرف زياده

التفات نه سيجيئ ،اوران كى محروى برزياده فم وتأسف نه يجيئ

فذرهم \_ صورة امر بيكن مقصود كمال توبين واظهار غضب ب-

۲۲ ( که نفس الو میت وربوبیت میں کوئی اس کا شریک کیا ہوتا، ان صفات علم

و حکمت میں بھی کوئی اس کا شریکے نہیں)

بہت مشرک قوموں میں (اورانھیں میں قدیم ہندی قوم بھی ہے) عقیدے بیر ہیں ہیں کہ بندی قوم بھی ہے) عقیدے بیر ہے ہیں کہ فلاں فلاں فضائے آسانی کے کہ فلاں فلاں فضائے آسانی کے ہیں، فلاں اسی عقیدے کی تر دید ہور ہی ہے۔ ملاحظہ ہوتفسیرانگریزی۔

وهوالذی .....الأرض إله امام رازیؒ نے کہاہے کہ آیت ان لوگوں کی قطعی تر دید کررہی ہے، جوحق تعالیٰ کا متعقر آسان کو سمجھے ہوئے ہیں، اُس کا تعلق آسان سے بھی بس وہی ہے، جوز مین سے بے، اورز مین کا متعقر اللی نہ ہونا ظاہر ہی ہے۔

هذه الآية من أدل الدلائل على أنه تعالى غيرمستقر في السماء. (كبير، ج٢٧/ص:١٩٨)





وَعِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ عَوَالِيَّهِ تُرْجَعُونَ ﴿ وَلاَ يَمُلِكُ الَّذِيْنَ اوراى كو قيامت كى خرب اوراس كى طرف (تم سب) والس كي جادَ گه على اورجن كويرالله كيوا

يَدُعُونَ مِنُ دُونِهِ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنُ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمُ

يَعُلَمُونَ ۞ وَلَئِنُ سَالُتَهُمُ مَّنُ خَلَقَهُمُ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَاتَّى

(وہ البتہ سفارٹ کر علیں گے) ۸۲ اور اگر آپ ان سے دریافت کریں کہ انھیں کس نے پیدا کیا تو یہ بہ کہیں گے کہ اللہ نے ، پھر آخر

کل (نه که کی اور کی طرف)

داورِ محشر صرف وہی ذات حق تعالی ہے۔۔اس کے اس وصف میں بھی کوئی شریک نہیں۔۔۔ اس تر دید کی زدبراہِ راست عیسائیوں پر پڑتی ہے، جنھوں نے داور محشر حضرت سے گھڑ کو قرار دے رکھا ہے۔ و عندہ علمہ الساعة۔ یعنی آمد قیامت کے تھک وقت کی خبر صرف حق تعالیٰ کو ہے، دوسرول

و عندہ علم الساعة\_ " کی الدفیامت کے هیک وقت کی ہر صرف کے اختیار میں اور تو کیا ہوتا ،اس اطلاع تک میں کوئی اس کا شریک نہیں ۔

له .....بینه ما۔ اس کی مالکیت کامل و محیط و بلاشریک ہے ۔۔۔۔۔ صفت علم وصفت قدرت و ملک کا اثبات قر آن مجید میں اکثر ساتھ ہی ساتھ آیا ہے۔

ار المرتاس المسيحيوں اور بعض دوسرى قوموں ميں چلا ہوا ہے، سرتاس المسيحيوں اور بعض دوسرى قوموں ميں چلا ہوا ہے، سرتاس باطل و بے اصل ہے، اس عقيدے كا حاصل بي نكلتا ہے كہ خدا تعالىٰ كے علاوہ كوئى اور بستى بھى ہے جو اس معنى ميں خدائى طاقت ركھتى ہے، اور قيامت ميں سابقہ اس سے پڑے گا، فيصلہ وہى كرے گا، وہ جسے جا ہے معاف كردے، يا پھر يہ كہ وہ خدا تعالىٰ پر زوراور دباؤ ڈال كر فيصلہ اپنى اولا د اور اپنے متوسلين كے جق ميں كرالے گا۔

اسلام نے ان سب لغویات کی تر دید کی ،اس نے بار بار بتایا کہ فیصلے تو سارے کے سارے صرف حق تعالیٰ کریں گے علم اس کا کامل ، مسلحتوں پر پوری پوری نظراس کی ، پھرا ہے حاجت ہی کسی کی شرکت یا اعانت کی کیا ہے،البتہ مخلوق دوسر مے مخلوق کی صرف شفاعت کر سکتی ہے،سوشفاعت بھی مطلق نہیں بلکہ ان قیود کے ساتھ:۔

و المرافر المراد و

## يُـوْفَكُونَ ﴿ وَقِيبُلِهِ يسرَبِّ إِنَّا ظَـوُلاَءٍ قَـوُمٌ لَا يُـوْمِنُونَ ۞

كدهرال بلے جارب بي وق اورا برول كاس كمنى (بحى فرب) كدا مرب بروردگارايدوگ ايے بي كدايدان بيس لات ك

(۱) وہ شفاعیت اذنِ اللی کے بعد ہو، کوئی شخص ازخود شفاعت کی جراًت نہیں کرسکتا۔

(٢) شفاعت جس كى كى جائے وہ خود بھى صاحب ايمان ہو-

و لایہ ملك .....الشفاعة بیجالینے یا معاف کردینے یااس احکم الحاکمین کے کسی فیصلے ہے معارضہ کرنے کی تو خیر کسی کی کیا مجال ہوتی ، حق تعالی کے حضور میں سعی وسفارش کے لیے لب کھو لئے کا اختیار بھی ہرا کیک کوئیس۔

إلامن شهد بالحق شهادت بالحق يعنى كلمه توحيد كااقرار

من شهد بالحق بكلمة التوحيد. (مدارك،ص:١١٠٧)

وهوتوحيد الله. (كشاف،ج٤/ص:٢٦٠)

وهم يعلمون يعني اس كاعلم ويقين ركهت بين كه خدائ واحد كي بجز اوركوني شفاعت كامختار نبيس-

يعلمون أن الله ربهم حقاً ويعتقدون ذلك هوالذي يملك الشفاعة. (مدارك،ص:١١٠٧)

**19** ( كەخالق توصرف اى ايك كو مانتے ہيں اور پھر صفات ربوبيت وغيرہ ميں

دوسروں کوشریک کیے جاتے ہیں)

کثرت سے مشرکین دنیا میں ای قتم کے گزرے ہیں کہ ایک طرف زبان سے ایک خدائے اعظم وبرتر کا اقرار ہے اور دوسری طرف بیسیوں سیروں چھوٹے چھوٹے صاحب اختیار وتصرف خدایا دیوتا بھی مانتے جاتے ہیں۔

→ (باوجودمیری ہرکوشش اورفہمایش کے)

قیله ضمیر' ف'رسول کی طرف ہے۔

والهاء يعود إلى محمد صلى الله عليه وسلم. (مدارك،ص:١١٠٨)

وهو قول الرسول. (بيضاوى،ج٥/ص: ٦٤)

قیل قول ہی کی طرح مصدراوراس کے مرادف ہے۔



#### فَاصُفَحُ عَنُهُمُ وَقُلُ سَلامٌ طُفَسَوُفَ يَعُلَمُونَ ۞

#### تو آبان سے برخ رہے اور کہد بحے کہ (تم کو) سلام ،سوعقریب آئیس معلوم ہوکررے گا اے

القيل مصدر كالقول. (كبير، ج٢٧/ص: ٢٠١)

القول والقيل واحد. (راغب،ص:٣٦٤)

اکے (اورمرتے ہی ان پرسب تقیقت کھل جائے گی)

فاصفح عنهم وقل سلم لینی ان کے ایمان کی زیادہ امیدندر کھئے اور نہ زیادہ اس کاوش میں پڑے رہے ،اوران سے ریم کہ بھی دیجئے کہ اب آ کے میں تم سے پچھتلق وعلاقہ نہیں رکھتا۔

فأعرض عن دعوتهم يائساً عن إيمانهم ودعهم وتاركهم. (كشاف، ج٤/

ص:۲٦١، مدارك، ص:۸۰۱، بيضاوی، ج٥ اص:٥٥)

سلم \_ بيسلام تحيت كمعنى مين بين اسلام متاركت بـ

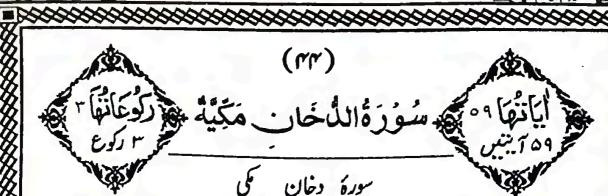
أى تسلم منكم ومتاركة. (كشاف، ج٤/ص:٢٦١، مدارك، ص:١١٠٨،

بيضاوي، ج٥/ص:٥٥)

وعيد لهم وتهديد وموادعة. (بحر، ج٨/ص:٣٠)

فليس ذلك أمراً بالسلام عليهم والتحية، وإنما هوأمر بالمتاركة. (روح، ج٥٢/ص:٩٠٩)

#### toobaa-elibrary.blogspot.com



#### بِسُمِ اللهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ

شروع الله نهایت مهربان، باربار رحمت کرنے والے کے نام سے

لے (لوح محفوظ سے آسان دنیابر)

لیلة مبار کة مرادشب قدر ہے، جو حدیث نبوی کے مطابق ماہ رمضان کے آخری عشرے کی کسی طاق رات میں واقع ہوتی ہے۔

هى ليلة القدر على ما روى عن ابن عباس وقتادة وابن جبير ومجاهد وابن زيد والحسن وعليه أكثر المفسرين. (روح، ج٥٢/ص:١١)

وقال القاضى أبوبكر ابن العربى و جمهور العلماء على أنها ليلة القدر. (قرطى، ج١٦/ص:١٢٧)

ا يك قول يه جى مروى ہے كه اس سے مراد نصف شعبان كى رات ہے، ليكن محد ثاندرنگ كے مفسرا بن كثير نے اس كى ترديد بُرز ورطر يقے ہے كى ہے۔

وقد ذكرنا الأحاديث الواردة في ذلك في سورة البقرة بما أغنى من إعادته، ومن قال إنها ليلة النصف من شعبان كما روى عن عكرمة فقد أبعد التحية. (ابن كثير،ج٤ إص:١٢٣) ميمرادي في هي راي في هي راي في مي التحليم بهوئي في مي مرادي في هي مي رواي في مي التحليم بهوئي في مي مرادي في مي مي التحليم بهوئي في مي مي والكتب المبين الن برحاشي بيشتر كزر بي مي النولنة ميرة الكتب المبين الن برحاشي بيشتر كزر بي المين مي ما نب بي من ميرة الكتب في جانب ب



ES PUNIT CO

## مُنُدِرِينَ ﴿ فِيهَا يُفُرِقُ كُلُّ آمُرٍ حَكِيمٍ ﴿ آمُرًا مِّنُ عِنُدِنَا الْ مَنْ فِيهَا يُفُرِقُ كُلُّ آمُرٍ حَكِيمٍ ﴿ آمُرًا مِّنُ عِنُدِنَا الْ خَرداركردين والحق ع ال (رات) مِن برحكت والامعالمة ماري فيثى عظم موكر ط كياجاتا ع

لے (اپی غایت شفقت وکرم سے)

سیانذار ہمیشہ بندوں ہی کی مصلحت ہے، انھیں کوعوا قب امور سے مطلع ومتنبہ کرنے کے

ليے ہوتا ہے۔

منع یعنی مثیت تکوین کوجس طور پرجس کام کی انجام دہی منظور ہوتی ہے، وہ اُسی متعین طور پر ملا مگئہ متعلقہ کے پر دکر دیا جاتا ہے۔ بشری حساب و تخیینہ ایک سال کی مدت کے لیے۔

وهكذا روى عن ابن عمر و مجاهد وأبي مالك والضحاك وغير واحد من

السلف. (ابن كثير، ج ٤ /ص: ١٢٤)

حکیم کے عنی پُر حکمت کے ہیں۔

یحوز أن یکون المعنی کل أمر ملتبس بالحکمة. (روح، ج ۲ /ص:۱۱) کل أمرحکیم۔ ہر حکمت والے معاملے سے ریمراز نہیں کہ پچھ معاملے حکمت والے نہیں بھی ہوتے ہیں، باحکمت توسب ہی معاملات ہوتے ہیں۔ حکیم کی قید، قید واقعی ہے۔

حکیم کے دوسرے معنی محکم ومضبوط کے بھی ہیں۔

ووضع حكيم موضع محكم. (ابن جرير، ج٢٢/ص:١١)

الأمور المحكمة. (بيضاوى، ج٥/ص: ٦٥)

والحكيم بمعنى المحكم لأنه لايبدل ولايغير بعد ابرازه للملائكة عليهم

السلام. (روح،ج٥٦/ص:١١٣)

حكيم أي محكم لايبدل ولايغير. (ابن كثير، ج٤ /ص: ١٢٤)

یعنی الله کے اٹل قوانین سالانہ کے اجرا کا وقت یہی ہوتا ہے۔۔۔۔ صاصل دونوں صورتوں

کا ایک ہی ہے، 'حکیم'' معنی پُر حکمت اور حکیمانہ لیے جائیں تو،اور محکم اور مضبوط لیے جائیں تو، ہر

صورت میں ان احکام تکوین کے نزول کی رات مبارک ہی کہی جائے گی۔





#### إِنَّا كُنَّامُ رُسِلِيُنَ ۞ رَحْمَةً مِّنُ رَّبِّكَ ۖ إِنَّهَ هُوَ السَّمِينُ عُ الْعَلِيُمُ ۞

ہم (آپ کو پیمبر بناکر) بھینے والے تھے بسبب اس رحمت کے جوآپ کے پروردگار کی طرف ہے مع بے شک دہ براسنے والا ہے جو

#### رَبِّ السَّسِطُ وْتِ وَالْاَرُضِ وَمَا بَيُنَهُ مَا ؟ إِنْ كُنتُهُ مُّ وُقِنِيُنَ ۞

پروردگار آسانوں اور زمین کا اور ان دونوں کے درمیان کا ہے اگرتم یقین لاناھا ہو کے

أمراً من عندنا۔ امراً كے صغے كائكرہ ہونا اظہارِ عظمت وشان كے ليے ہے۔

وقنكيره للتفخيم. (روح، ج٥٧/ص:١١٤)

أمر كساتھ حكيم اضافي خودى اظهار عظمت وجلالت كے ليے تھا، پھراس پر أمراً من

\*عندنا کے مزیداضا نے نے اس عظمت وجلالت کواور کئی گنابر معادیا۔

کے ذریعہ سے بندوں کوئی وباطل، خیروشر کی راہوں سے بوری طرح آگاہ کردیں)

ات کنا مرسلین۔ ایک کا ہوسے ور ہبری کے لیے رسول بھیجے رہناسنت الہی ہے۔

و تو اس ہے بڑھ کر بندوں کی ضرورتوں کو جاننے والا ، اوران کی مصلحتوں کی

رعایت کرنے والا اور کون ہوسکتا ہے؟)

کے لیعنی اگرتم میں طلب صادق ہے، حق کی جنتجو و تلاش ہے۔

معناہ إن كنتم تطلبون اليقين و تريدونه. (كبير عن أبى مسلم، ج٧٧/ص:٦٠) رب سينهما۔ سارى كائنات كے أسى خدائے واحدى ملك ومملوك ہونے كاايك بار پھراثيات كى گوشئة ستى ميں كسى جہت واعتبار سے بھى كوئى دوسراما لك ومتصرف نبيس۔ هے سررہ الدغان ک

ES PUNT ES

#### لْآ اِلْسَهُ اِلْا هُوَ يُحَى وَيُمِينَ \* رَبُّكُمُ وَرَبُّ الْسَاقِكُمُ الْآوَلِيُنَ ۞

کونی خدااس کے سوائیس،وی جلاتا ہے اور (وی) مارتا ہے پروردگارتھا را بھی ہے اور پروردگارتھارے اسلام اپنے ادول کا بھی ہے کے

بَـلُ هُـمُ فِي شَكِّ يُلُعَبُونَ ۞ فَـارُتَـقِبُ يَوُمَ تَـاُتِى السَّمَـاءُ

کین بیلوگ و شک میں بڑے کھیل رہے ہیں ٨ تو آپ انظار کیجے اس روز کا جب آسان کی طرف ایک نظر آنے والا

#### بِكُ حَان مُّبِيُنٍ ﴿ يَّغُشَى النَّاسَ الْ

دهوال بيدا موجو (ان سب) لوگول ير جما جائے

بعض مشرک جابلی قوموں نے پچھ دیوتا آسان کے مانے ہیں اور پچھ زمین کے اور پچھ درمیانی فضائے معلق کے قرآن کوڑ دیدمیں اس صراحت کی ضرورت نہیں۔

کے آیت ماقبل کی طرح اس میں بھی تو حید ہی کے مختلف پہلوؤں کی تا کیداور شرک کے مختلف مظاہر کی تردید ہے۔

لا إله إلاهو-اس كى صفت الوجيت ميس كوئى بهى اس كاشريك نبيس-

یحی و ہمیت۔ جان ڈالنے اور جان لینے کی قوتیں بھی صرف اُسی کے ہاتھ میں ہیں۔۔۔ زندگی بخشنے اور قائم رکھنے کے کوئی الگ دیوتا اور موت لانے کے کوئی الگ دیوتانہیں۔

﴿ (اوراس لیے حق کے واضی دلائل وصری شواہد کی طرف توجہ والتفات ہی نہیں کرتے)

فی شك شك شك کی توین تعظیم کے لیے ہے ، لیعنی بڑے شک میں پڑے ہوئے ہیں۔
و تنوین شك للتعظیم أی فی شك عظیم . (روح ، ج ٥ ٢ /ص: ١١٧)

یولوگ تو حیدوآ خرت کی طرف سے عجیب بے بینی کی حالت میں مبتلا ہیں۔
یالوگ تو حیدوآ خرت کی طرف سے عجیب بے بینی کی حالت میں مبتلا ہیں۔
یالوگ تو حیدوآ خرت کی طرف سے عجیب بے بینی کی طرف آتے ہی نہیں ،ان اہم ترین حقائق بسل عسون ۔ سنجیدگی ہے کہی حقائق بہندی کی طرف آتے ہی نہیں ،ان اہم ترین حقائق



#### هٰذَا عَذَابٌ اَلِيُمْ ﴿ رَبُّنَاا كُشِفُ عَنَّا الْعَذَابَ

#### یا یک عذاب دروناک ہوگا و اے ہمارے پروردگار! ہم سے اس عذاب کودور کرد بجئے

ومسائل کوبس ایک تھیل تماشا سمجھ رکھا ہے، اور اپنے او پر بے یقینی اور تشکیک طاری کر کے اپنے کو بے فکرے بن اور کھلنڈرے بن میں ڈال رکھا ہے۔

والاتھا،اور کچھروز بعد پڑا، ہوا یہ کہ اس مصیبت سے مراد وہ شدید قبط ہے، جواہل کمہ پر پڑنے والاتھا،اور کچھروز بعد پڑا، ہوا یہ کہ جب ہجرت کے بعد بھی اہل کمہ کا عناد کم نہ ہوا، بلکہ بڑھتا گیا اوعاجز آکررسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے تق میں بددعا کی۔اثر کاظہور یوں ہوا کہ ادھر بارش رکی اورادھر میامہ (علاقہ کیمن) کے رئیس ثمامہ نے جواب مسلمان ہو چکے تھے،غلہ بھیجنا بند کردیا، مکہ کی غلہ منڈی میامہ ہی تھا،اب قبط یورا ہوگیا۔

ذلك حين دعا رسول الله صلى الله عليه وسلم على قريش ربه تبارك وتعالىٰ أن يأخذهم بسنين كسنى يوسف فأخذوا بالمحاعة. (ابن حرير، ج٢٢/ص:١٣)

حضرت عبداللہ بن مسعود صحافیٰ نے بڑے زوروتا کید کے ساتھ آیت کے یہی معنی بیان کیے ہیں۔قحط اتنا سخت تھا کہ لوگوں نے مردار کا گوشت ، کھال ، ہڈیاں سب کھانا شروع کردی تھیں۔

وفي رواية أخرى صحيحة .....حتى أكلوا الميتة والجلد والعظام. (روح، ج٥٧/ص:١٧)

روایتوں میں بہمی آتا ہے کہ آپ نے مکہ والوں کی مصیبت من کردہ ۵ راشر فیاں رئیس مکہ ابوسفیان کے پاس بھوادیں کہ وہاں کی قطز دہ آبادی میں تقسیم کی جائیں مشمس الائمہ سرھسی کی المبوط میں ایک ضمنی موقع یرہے۔

نستدل بما روى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أهدى إلى أبى سفيان رضى الله عنه تمر عجوة حين كان بمكة حربيا، واستهداه أدماً وبعث بخمسمائة ديناز إلى أهل مكة حين قحطوا لِتُفرق بين المحتاجين منهم. (المبسوط، ج ١٠ كتاب السير، باب صلح الملوك والموادعة. ص ١٠١)

حررة الدخان ك

### إِنَّا مُومِنُونَ ﴿ آنَّى لَهُمُ الذِّكُ رَى وَقَدُ جَاءَ هُمُ رَسُولٌ مُّبِينٌ ﴿

مم خرورا ہمان لے آئیں گے وا ان کوکب (اس سے) نقیحت ہوتی ہے، حالا نکدان کے پاس بیمبر کھلے ہوئے (دلائل کے ساتھ) آچکا ہے

اس کا اثر بہت اچھا پڑا، اور عامہ قریش پر'' دشمن' بعنی رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی شرافت کاسکہ بیٹھ گیا، گوخود ابوسفیان اس'' تالیف قلب'' سے پریشان بھی بہت ہوا۔

دخان مبین۔ بھوک کی شدت اور دماغ کی خشکی میں فضائے آسانی میں دھوال سانظرآنے لگتاہے، اس کو یہاں آسانی دھو کیں سے تعبیر کیا ہے، کم سے کم بیمحاور ہ عرب کے عین مطابق ہے۔
یقال إن الحائع کان یری بینه وین السماء دخاناً من شدة الحوع. (تاج، ج ۱۸/ص: ۱۹۲)
عنی بالدخان ماکان یصیبهم حینئذ فی أبصارهم من شدة الحوع من الظلمة

كهيئة الدخان. (ابن جرير، ج١٠/ص:٢٢)

د حان كااطلاق عربي مين مطلق مؤذى يرجى مجاز أواستعارة موتا ہے۔

وتُصور منه التأذِي به فقيل هو دَخِن الخُلُق. (راغب،ص:١٨٧)

اوراس کے معنی خشکی کے اور بھوک سے فضا کی دخان منظری کے بھی آتے ہیں، بلکہ خود

شدت بھوک کے معنی بھی۔

والدخان الحدب والحوع. (تاج) وقیل بل قیل للحوع دخان. (تاج، ج ۱۸ /ص:۱۹۲)

فالدخان یحتمل أن یواد به الشدة والشرّ محازاً وأن یواد به حقیقتهٔ. (روح، ج ۲۰ /ص:۱۸)

المحل می ییش گوئی اس طرح پوری موئی که قریش کے سردار ابوسفیان وغیرہ نے آپ کولکھا بھی ،اورآپ کے پاس آئے بھی کہ آپ سے دعا کرائیں۔

لمااشتد القحط بقريش، مشى أبوسفيان إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم

وناشده الرحم وواعده أن دعالهم وزال مابهم آمنوا. (روح، ج٥٢/ص: ١١٩)

یدواقعہ ہے کب کا؟ اہل تفسیراس باب میں خود مضطرب ہیں ، ایک قول سے کہ اس کا وقوع

قبل ہجرت حضور کے قیام مکہ میں ہی ہوا تھا۔

وظاهره يدل كما في تاريخ ابن كثير على أن القصة كانت بمكة، فالآية مكية. (روح، ج٥٢/ص:١٨)



S Pund C

لیکن انھیں روایتوں میں یہ بھی آیا ہے کہ بیدواقعہ ہجرت کے بہت بعد مے ہے آغاز میں پیش آیا، جب قریش مکہ پرز مین یوں بھی تنگ ہور ہی تھی۔

وفی بعض الروایات أن قصة أبی سفیان کانت بعد الهجرة. (روح، ج٥٢/ص:١٨)

سیرة ابن بشام میں ختم کتاب سے پچھ ایک عنوان أسر شمامة بن أثال الحنفی (ثمامه
بن اثال کی گرفتاری) کا ہے، اور کوئی سن بجرت ویے ہوئے بغیر پہلے ان کی گرفتاری، پھرمجوی اور پھر
اسلام قبول کرنے کا ذکر ہے، اور اس کے بعد ہے کہوہ پہلے خض ہیں جومبلمانوں میں عمرہ کرنے کو مکہ
گئا اور جراکت کے ساتھ وہاں لبیک کہی، پھر قریش نے انھیں پکڑ کر جب قتل کرنا چاہا تو آنھیں میں سے
کی نے ان کو سمجھایا کہ انھیں قتل نہ کرو، غلہ انھی کے ملک یمامہ سے تو آتا ہے، اس پر انھیں رہائی مل
گئی، اس کے بعد ہے کہ انھوں نے قریش کو خاطب کر کے کہا: لا و اللّه کم حبة من
البمامة حتی یا ذن فیہا رسول اللّه صلی اللّه علیه و سلم.

قتم ہے خداکی شمصیں میامہ ہے ایک دانہ بھی نہ کے گا، جب تک رسول الله الله علیہ علم نہ دیں گے۔ پھر

بُم خرج إلى اليمامة، فمنعهم أن يحملوا إلى مكة شيئاً ، فكتبوا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم إنك تأمر بصلة الرحم، وإنك قدخلعت أرحامنا، وقد قتلت الآباء بالسيف و الايتام بالجوع، فكتب رسول الله صلى الله عليه وسلم إليه أن يخلى بينهم وبين الحمل. (سيرة ابن هشام، ج٤/ص: ٩١ ع-٤٩٢)

"جبوہ بیامہ پنچ تو انھوں نے اپنی قوم والوں کومنع کردیا کہ اب مکہ والوں کو پچھ نہ جیجیں،
اس پر مکہ والوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو لکھا کہتم تھم تو اہل قرابت کے ساتھ حسن سلوک کا
دیتے ہو، کیکن خود ہی قطع رحم کرتے ہو، بڑوں کو تلوارے مار چکے ہو، اور بچوں کو بھوک سے مارر ہے ہو،
اس پر آی نے ثمامہ کو لکھ بھیجا کہ قریش کے ساتھ بدستور معاملت جاری رکھیں۔"

اصابہ (ابن حجر) واُسد الغابہ (ابن اثیر) میں ثمامہ بن اثال کے ذیل میں یہی ذکر مختصر الفاظ میں موجود ہے۔



### ثُمَّ تَوَكُّوا عَنُهُ وَقَالُوا مُعَلِّمٌ مُّحُنُونٌ ﴿ إِنَّا كَاشِفُوا الْعَذَابِ قَلِيُلًا

مرجی بدلوگ اس سرتانی کرتے رہاور بی کہتے رہے کہ بیکھایا ہوا ہود یوانہ سے الے بے شک ہم چندے اس عذاب کو ہٹالیس کے

إِنَّكُمْ عَآئِدُونَ ﴿ يَوْمَ نَبُطِ شُ الْبَطُشَةَ الْكُبُراى ۚ إِنَّامُ نُتَقِمُونَ ۞

اورتم بھی اپنی (بہل حالت پر) اوٹ آؤگے ال جس روز ہم بری سخت بکر بکریں گے (اس روز) ہم پورابدلہ لے لیس کے ال

الے بیبویں صدی کے برے برے فرنگی' علاء و محققین' آخرا کس منزل سے آگے نہ برہ سکے، جومعا ند کفار و مشرکین قریش کی تھی، وہ لوگ بھی قرآن کے لفظی و معنوی اعجازی طرف سے آئکھیں بند کیے یہی رٹ لگائے ہوئے تھے کہ بید کلام کسی اور کا سکھایا پڑھایا ہوا ہے! اور آج پورپ اور امریکہ کے برے برے مستشرقین کا بھی ''منتہائے تحقیق''بس اسی قدر ہے کہ بید کتاب محمد عربی نے اور امریکہ کے برے برے مستشرقین کا بھی ''منتہائے تحقیق''بس اسی قدر ہے کہ بید کتاب محمد عربی نے کہ کے مادھرادھر سے بن سنا کرتیار کردی ہے!

رسول مبین یعنی ایسے پیمبرجن کی صداقت و حقانیت ، ولائل و مجزات کی کثرت سے بالکل واضح وظاہر ہے۔

أى رسول عظيم الشأن ظاهر أمر رسالته بالآيات والمعجزات. (روح، ج ٢٥/ص: ١١٩) وهوماظهرعلى رسول الله صلى الله عليه وسلم من الآيات والبينات من الكتاب المعجز وغيره من المعجزات. (كشاف، ج ٤/ص: ٢٦٦)

اس سے حاصل کیا ہوگا، ایمان لانا توالگ رہا، یہ جوزی اور شکتگی پیدا ہور ہی کردیں گے، لیکن اس سے حاصل کیا ہوگا، ایمان لانا توالگ رہا، یہ جوزی اور شکتگی پیدا ہور ہی ہے یہ بھی جاتی رہے گی، اور بدستور عناد واستکمار برآ حاؤگے!

بیسب بطور پیش گوئی کے تھا، اور واقع میں ظہوراس کا بول ہوا کہ آپ نے دعا فرمائی، بارش ہوئی اور ثمامہ نے آپ کا سفارش نامہ پاکر غلہ کی بندش دور کردی، لیکن اس فارغ البالی کے نصیب ہوجانے یروہی مشرکین کا زور وشورلوٹ آیا۔

سل یعن پوری سزاآخرت میں ملے گا۔

وَلَـقَـدُ فَتَـنَّا قَبُلَهُمُ قَوْمَ فِرْعَوُنُ وَجَاءَهُمُ رَسُولٌ كَرِيْمٌ ﴿

اورہم نے ان سے بہلے قوم فرعون کی آزمایش کی تھی، اور ان کے پاس ایک معزز بیفیرآئے تھے

آنُ أَدُّوْٓ اللَّهِ عِبَادَ اللُّهِ طُانِّهِ يُ لَكُمُ رَسُولٌ آمِيُنٌ ﴿ وَّأَنْ لَّا تَعُلُوا اللَّهِ عَلَوا

(یہ بیام لے کر) کہ اللہ کے ان بندول کومیرے حوالے کردو، میں تمھارا معتبر بیمبر ہول، اوریہ کہتم اللہ سے

عَلَى اللَّهِ النِّي آيَهُ كُمُ بِسُلُطْنٍ مُّبِيُنٍ ﴿ وَإِنِّى عُذُتُ بِرَبِّى

سرکتی نه کرو، میں تمھارے سامنے واضح دلیل پیش کرتا ہوں اور میں بناہ جاہتا ہوں اپنے پروردگار

وَرَبِّكُمُ أَنُ تُرُجُمُون ﴿ وَإِنْ لَّمُ تُؤْمِنُوا لِي

اورتمھارے پروردگاری اسے کہ تم مجھے سنگار کرو سال اوراگرتم میرے کمے سے ایمان نہیں لاتے

البطشة الكبرى مرادعذاب آخرت بـ

والظاهرأن ذلك يوم القيامة. (ابن كثير،ج٤/ص:٢٦)

وقال الحسن يوم القيامة وروى عكرمة ذلك عن ابن عباس. (معالم، ج٤/ص:١٧٦) ليكن بعضول نے اس سے مراد يوم بدر بھى لى ہے، يعنی قريش كو يورى سز ابدر ميں ملے گا۔

وهويوم بدر، وهذا قول ابن مسعور وأكثرالعلماء. (معالم، ج٤/ص:١٧٦)

فسر ذلك ابن مسعود رضي الله عنه بيوم بدر، وهذا قول جماعة ممن وافق ابن

مسعود رضى الله عنه على تفسيره الدخان. (ابن كثير، ج٤/ص:٢٦١)

الله عنرت موی علیه السام کا الل فرعون کے پاس آنے اور حق تعالی کا پیام پہنچانے

کاذکرایک نے عنوان سے ہے۔

قبلهم ضمير همعاصرمشركين مكه كى جانب --

أى قبل هؤلاء المشركين. (مدارك،ص:١١١)

رسول کریم ۔ کھلی ہوئی مرادحضرت موی علیہ السلام سے ہے۔

أن ....الله عباد الله عدم ادبى اسرائيل بين كمانحيس مير عبر وكردو، مين أخيس كے

toobaa-elibrary.blogspot.com



#### ES Const

#### فَاعُتَزِلُونِ ﴿ فَدَعَا رَبُّهُ أَنَّ لَمَوْلَاءَ قَوُمٌ

تو مجھے الگ ہی رہو کلے تب (مولی نے )اپنے پروردگارے؛ ماکی کہیر (بڑے فت)

کرمسلک تو حید پر چلانے کے لیے اپنے پرانے وطن شام کی طرف چلا جاؤں گا،لفظ عبداللہ میں اشارہ اس طرف ہے کہ بندے تو حقیقتاً اللہ ہی کے تھے،اور فرعون انھیں اپنی رعایا بنا کرخواہ مخواہ ان سے بندگی لے رہاتھا۔

سلطان مبین اس کے تحت میں دلائل ،خوارق سب آ گئے۔

انی ..... ترجمون ماف اشاره ای طرف م کفرعونیون یامصریون نے آپ پرسنگ باری مختان کی تقریب میں بھی اشار مے موجود ہیں:۔

''اگرہم مصریوں کی آنکھوں کے آگے وہ قربانی کریں، جس سے وہ بیزار ہیں تو کیا ہمیں وہ پھراؤ نہ کریں گے''۔ (خروج۔۲۶:۸)

بر بی و ربکم۔ اس فقرے میں بھی تبلیغ تو حید آگئ، گویا آپ بیفر مار ہے ہیں کہ میرا خدااور تمھارا خدا کوئی دوتھوڑے ہی ہیں ، وہ تو ایک ہی خدامیر اتمھاراسب کا ہے۔

مرشد تھانوگ نے اس آیت کے تحت میں یہ نکتہ ارشاد فر مایا ہے کہ حق تعالی کے سامنے التجا کرتے رہنا ، اور اپنی قوت کا دعو کی نہ کرناعین اظہارِ عبدیت ہے۔ (تھانوی ،ج۲/ص:۹۹۹) .

۵ (اور مجھے ستا کراہے جرم کو بدتر تونہ بناؤ)

لی ب خیال رہے کہ آیت میں تؤ منو ابی ہیں تؤ منو الی ہے، جس کامفہوم یہ ہے کہ تم اللہ پر ایمان میری دعوت اور دلائل کے بعد بھی نہیں لاتے !

أى ولم تومنوا بالله لأجل ماأتيتكم به من الحجة، فاللام في لي لام الأجل. (كبير، ج٢٧/ص: ٢١)

فاعتزلون ۔ امام رازیؒ نے جوعلاوہ خوش دماغی کے شگفتہ نگاری میں بھی ممتاز ہیں، یہاں یہ لطیفہ لکھا ہے کہ معتزلہ کہا کرتے تھے کہ قرآن میں جہاں کہیں بھی اعتزال کا لفظ آیا ہے''باطل ہے''اعتزال کے لیے، اتفاق ہے ایک مجلس میں میرااور ہے''اعتزال کے لیے، اتفاق ہے ایک مجلس میں میرااور

21 مُحْرِمُون ۞ فَاسُر بعِبَادِى لَيُلَّا إِنَّكُمُ مُتَّبَعُونَ ﴿ وَاتُرُكِ مجرم لوگ ہیں کلے تواب میرے بندوں کو بھی تم رات ہی میں لے کر چلے جاؤ کہ تمھاراتعا قب ہوگااورتم اس دریا کو الْبَحُرَ رَهُوًا ﴿ إِنَّهُ مُ جُنُدٌ مُّ غُرَقُونَ ۞ كُمْ تَرَكُوا مِنُ جَنَّتِ سکون کی حالت میں جیموڑنا ان لوگوں کا لشکر غرق ہوکررہے گا کا وہ لوگ کتنے ہی باغ وَّغَيُونَ ﴿ وَّزُرُوعِ وَّمَا عَامِ كَرِيْمٍ ﴿ وَّنَعُمَةٍ كَانُوا فِيُهَا اور جشے اور کھیتیاں اور عمدہ مکانات اور آرام کے سامان جن میں رہتے تھے فَكِهِينَ ﴿ كَذَٰلِكَ نُسُواَوُرَثُنَاهَا قَوْمًا اخْرِينَ ﴿ فَمَا بَكُتُ عَلَيْهِمُ چھوڑ گئے (بیقصہ) ای طرح واقع ہوا، اور ہم نے (ان چیزوں کا) مالک ایک دوسری قوم کو بنادیا 1 قوان پر نہتو بعض معتز له کاساتھ ہوگیا ،اور میں نے یہی آیت انھیں سادی کہاس میں صاف حضرت موی علیہ السلام کی جانب سے بعنی ' حق ہے' اعتزال کالفظ دار دہوا ہے۔ ( کبیر،ج ۲۷/ص: ۲۱۰) مرشدتھانویؒ نے فرمایا کہ آیت میں ایٹے خص سے قطع تعلق پردلالت ہے جس کی اصلاح کی امیدنه مور تھانوی ، ج۲/ص:۴۹۹) المعلوم ہوتا ہے کہ یہ ایمان نہ لائیں گے اور وقت ان کی گرفت ہی کا آبہنجا ہے) ف یعنی اس کے بعد یہ واقعہ ہوا ، بہضروری نہیں کہ نور أبعد ہوا ہو۔ کا یعنی آٹ کے لیے تو سندر میں راستہ کردیا جائے گااور سمندر کا بچھ حصہ آٹ کے لیے خشک کردیا جائے گا،آٹ اے ای سکون کے حال میں جیموڑ کر چلے جائے گا،اوراس فکرواندیشہ میں ندیر ہے گا کہ فرعون بھی تو ای رائے ہے آ جائے گا۔

الم العنی أی نسل کے بعدایک دوسری نسل مقراوراس کے ساری تعیشات پر حاکم

## السَّمَاءُ وَالْاَرُضُ وَمَاكَانُوا مُنظرِيُنَ ﴿ وَلَـقَدُنَجَينَا السَّمَاءُ وَالْكَرُضُ وَمَاكَانُوا مُنظرِيُنَ ﴿ وَلَـقَدُنَجَينَا اللهِ مَالِ اللهِ اللهُ الل

ومتصرف ہوگئی ،اوران لذتوں اور راحتوں کے سامان پر فرعونیوں کو دوام نہ ہوسکا۔

کم ترکوا۔ کم اظہار کثرت کے لیے ہے۔

كم عبارة عن الكثرة. (مدارك،ص:١١١)

للتكثير. (قرطبي، ج١٦/ص:١٣٨)

كـذلك \_ قـال الزجاج أي الأمر كذلك، فيوقف على كذلك، وقيل إن الكاف

فی موضع نصب. (قرطبی، ج۱۱/ص:۱۳۹)

قوماً آخرین۔ یعنی وہ فرعونی نسل ہلاک ہوگئ،ادران کی زمینیں اور جا کدادیں دوسروں کے ہاتھ لگیں ۔۔۔۔۔قوماً آخرین کالفظ بہت عام ہے، بنی اسرائیل کے مرادف نہیں،قرآن نے اے مطلق ہی چھوڑ اے،اوربعض اہل تفسیر بھی اس کے حق میں ہیں۔۔

وقيل المراد بهم غير بني اسرائيل ممن ملك مصر بعد هلاك القبط، وإليه ذهب قتادة قال لم يرد في مشهور التواريخ أن بني اسرائيل رجعوا إلى مصر، ولاأنهم ملكوها قط.

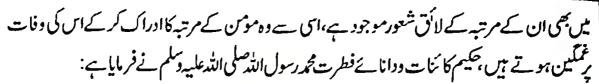
(روح، ج٥٢/ص:١٢٣)

کین اگر جمہور مفسرین کی اس تفسیر کوتسلیم کرلیا جائے کہ قدوماً آخرین ہے مراد بنی اسرائیل ہی ہیں ہتو اور ٹنھا میں خمیر ھاکے مفہوم کو بھی بالکل عام رکھنا ہوگا، یعنی وہ باغ وچشے وغیرہ اسرائیکیوں کوشام میں ،فلسطین میں ،کہیں بھی عطا ہوئے ہوں ، بیضر ورنہیں کہ مصر ہی میں ملے ہوں۔

فليس المراد خصوص ماتركوه بل نوعه ويشبهه. (روح، ج٥٢/ص:١٢٤) ملاحظه بوسورة الشعراء، حاشيه نمبر ٢٥-

toobaa-elibrary.blogspot.com





ما من مؤمن إلا وله بابان: باب يصعد منه عمله وباب ينزل منه رزقه، فإذا

مات بكيا عليه. (جامع الترمذي، باب ومن سورة الدخان، رقم: ٥٥ ٣٢٥)

"مومن جب مرجا تا ہے تو آسان کا وہ دروازہ جس سے اس کے مل کا صعود ہوتا تھا، اوروہ

دروازہ جس سے اس کے رزق کا نزول ہوتا تھا، اس پرروتے ہیں۔"

اورآ ہے کے رفیق وتلمیذ خاص حضرت علیؓ ہے مروی ہے کہ

وأخرج ابن المنذر وغيره عن على أنه قال إن المومن إذا مات بكي عليه مصلاه من الأرض ومصعد عمله من السماء. (روح، ٢٠٥/ص:١٢٥)

جب مومن مرتا ہے تو زمین میں اس کے نماز پڑھنے کی جگہ اور آسان میں اس کے قمل کے صعود کرنے کی جگہ مید دونوں اس پررونی ہیں۔

علیہ ہے..... کانو ا۔ ضمیر جمع غائب سے دونوں جگہمرادوہی قوم فرعون ہے،جس کا ذکراد پر ے چلاآرہاہے۔

فسابكت عليهم السماء والأرض - آسان وزمين كارونا ظاهر بكرانسان كي طرح آ نسوؤں سے رونانہیں ہوتا، بہرونا آھیں کے مرتبۂ وجود کے لائق ہوتا ہوگا،اور بہاثر فرعونیوں کے كمال مبغوضيت كاتها كه آسان وزمين سي كوأن يررونانه آيا-

ا كمعنى مجھى كيے گئے ہيں كه آسان سے مراداہل آسان ہيں۔

قيل ذلك على المجاز، وتقديره فمابكت عليهم أهل السماء. (راغب،ص: ٦٩)

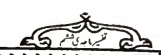
قيل إن الآية عملي تنقديرمضاف أي فمابكت عليهم سكان السمآء وهم

الملائكة، وسكان الأرض وهم المؤمنون. (روح، ج٥٠/ص:٥١٥)

اورعر بی زبان میں شدت عم کے اظہار کے لیے بیماورے مستعمل بھی ہیں کہ آسان رویایا زمین روئی، یا بُواروئی۔

وقد كثر في التعظيم لمهلك الشخص، بكت عليه السمآء والأرض، وبكته





#### بَنِی إِسْرَاءِ يُلَ مِنَ الْعَذَابِ الْمُهِيْنِ ﴿ مِنْ فِرْعَوُنَ الْإِنَّهُ كَانَ بَى الرَائِل كو فرعون كے سخت ذلت والے عذاب سے نجات دی، واقعی وہ بڑا

عَالِيًا مِّن َ الْمُسُرِفِيُنَ ﴿ وَلَقَدِ الْحَتَرُنْهُ مُ عَلَى عِلْمِ عَلَى الْعَلَمِينَ ﴿ عَالِي عِلْمِ عَلَى الْعَلَمِينَ ﴿ عَالِي عِلْمِ عَلَى الْعَلَمِينَ ﴿ وَلَقَدِ الْحَتَرُنْهُ مُ عَلَى الْعَلَمِينَ اللَّهُ عَلَى الْعَلَمِينَ ﴾ مركل عدے نكل جانے والوں ميں تھا، ہم نے بن امرائيل كوونيا جبال پرفضيات (اپنے) علم كے ماتحت بى دى تى

وَاتَّكُنْهُ مُ مِّنَ الْالْتِ مَا فِيهِ بَلَوًا مُّبِينٌ ﴿ إِنَّ هَوْلَاءِ لَيَقُولُونَ ﴿ وَاتَّكُنْهُ مُ مِّنَ اللَّا اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

الريح ونحوذلك. (روح، ج٥٦/ص:١٢٤)

اورروح المعانی میں نابغہ، جریر، فرز دق وغیرہ کے اشعار بھی سند میں پیش کیے ہیں۔ وساک انوا منظرین۔ بیاثر تھا اُن کے کمال مغضوبیت کا، کداگر ابھی مہلت زندگی پا جاتے توعذاب الہی سے چندے اور بیچے رہتے۔

بی اسرائیل کی نفیات وفو نیت کا بیان کئی بار آ چکا ہے، اور اس کی تو فیج سورة البقرہ (آیت ۴۰۸ م) کے حاشیوں میں آ چکی ہے، یہاں یہ بتایا ہے کہ یہا فضلیت واشر فیت یوں بی انکل پچو، بلا وجہ نہ تھی ، خاص مصالح تکوین کے ماتحت تھی۔

بنی اسرآئیل \_ العذاب المهین فرعون فرعون ، بنی اسرائیل ، اوران پر تختیال ، ان سب پرجاشیے سورة البقره (رکوع: ۲) میں گزر چکے ۔

الے مثلاً دولت تو حید بنعمت رسالت ، اور پھر دینیوی حکومت واعز از۔ بَلاء \_ یہاں منسین ت کے معنی میں نہیں ، انعام کے معنی میں ہے۔

أى نعمة ظاهرة (كشاف،ج٤/ص:٢٧١)

قال قتادة نعمة بينة. (معالم، ج٤/ص:١٧٨)

لیکن اگروہی عام معنی آ زمایش ہی کے رکھے جائیں، جب بھی'' آیات'' کا آ زمایش بہلو

بھی بالکل ظاہرہے۔

الآيات أي الحجج والبراهين و خوارق العادات. (ابن كثير، ج٤/ص: ٢٩)



£574.00 2

#### اِنْ هِ مَى اِللَّا مَ وُ تَتُ نَسَا الْأُولَى وَمَا نَحُنُ بِمُنْشَرِيُنَ ﴿ فَاتُوا كَ بَن بَى موت بَى (مارا آخرى انجام) ہے اور ہم دوبارہ (تدہ نہ ہوں گے، مولاؤ تم (اے ملمانو!) بِابُا آئِ نَا اِن كُنتُ مُ صَلِقِيْنَ ﴿ اَهُ مُ خَيْرٌ اَمُ قَوْمُ تَبْعِ لا وَّالَّذِيْنَ مارے باپ دادوں كو اگرتم ہے ہو؟ ۲۲ توكيا يہ لوگ بڑھ بڑھ كر ہیں يا قوم تج والے اور جولوگ

مِنْ قَبُلِهِمْ طَأَهُلَكُ نَهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ ﴿ وَمَا خَلَقُنَا اللهِ مَ الْحَلَقُنَا اللهِ مَ اللهِ مَا خَلَقُنَا اللهِ مَا خَلَقُنَا اللهِ مَا يَعَمَّ عَلَيْهُمْ كَانُوا مُحْرِمِينَ ﴿ وَمَا خَلَقُنَا اللهِ مَا يَعَمَ عَلَيْهِ الرَّالان اللهِ كَهُ وَهُ نَا فَهُ اللهُ عَلَيْهِ الرَّالِان اللهِ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الله

بلاء مبین أی اختبار ظاهر جلی لمن اهتدی به (ابن کثیر ،ج اس ۱۲۹)

العلی بید کہنے والے عصر قدیم کے "روش خیال" مادیین اور عرب کے فطرت پرست و ہریین شخے ،حشر ونشر وعالم آخرت کے قطعی منکر یہ مسلمانوں کو پیلنج دے کراورا پی "روش خیال" کے پرفخر مظاہرے کے ساتھ کہتے سے کہ ہم مذہب وذہب کے ڈھکوسلوں کے سرے سے قائل ہی نہیں، ہم تو صرف حواس ظاہری ومشاہدے کو مانتے ہیں، تواگر واقعی کسی مردے کوزندہ کر کے دکھا دوتو بے شک ہم قائل ہوجا کیں مدائے بازگشت ہے۔

ت سوم یا نیمن نافر مانی و قانون شکنی توالیی چیز ہے جس کی سزاان مجرموب سے کہیں زائد قوت ومقدرت والوں کول کررہی ہے تو یہ بیچار ہے کس شارو قطار میں ہیں!

عیر کامفہوم صرف اخلاقی وروحانی ہی پہلونہیں رکھتا، بلکہ وسیع و جامع ہے۔ مادی، مالی، جسمانی فوقیت کا اظہار بھی اسی لفظ ہے ہوتار ہتا ہے۔

النحير ماير غب فيه الكل كالعقلِ مثلاً والعدل والفضل والشيئ النافع. (داغب، ص: ١٨١)

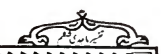
يهان اسى دنيوى جاه وحثم ، ماذى قوت وسامان مين اظهار فوقيت كے ليے ہے۔

قدوم تبعی فرعون جس طرح ماوک وسلاطین مصر كالقب تھا، اسى طرح جنوب عرب كی

سلطنت يمن کے با دشا ہوں کے ایک خاندان كالقب تبع تھا۔ بعض اہل لغت كابيان ہے كہ يمن کے

با دشا ہوں كور تبع "ان کے كثر ت اتباع كى بنا پر كہتے تھے۔





## السّن خوات وَالْارُضَ وَمَا بَيْنَهُ مَا لَعِبِيُنَ ﴿ مَا خَلَقُ نَهُ مَا إِلّا السّن خُواه كُوْاه نَبِي بِاذْ الله مَم فِي ان كو اورزين اورجو يَحُم ان كو درميان ع يرسب مم في يول بى خواه كُوّاه نَبِيل بناڈ الا، مم في ان كو

بِ الْحَقِّ وَلْكِنَّ اكْثَرَهُمُ لَا يَعُلَمُ وَنَ ﴿ إِنَّ يَوُمَ الْفَصُلِ مَى عَمَت بى سے بنایا ہے، لیکن اکثر لوگ نہیں سجھتے ہیں بے ظک نیسلے كا دن

یہ اپنے وقت کے بڑے عظیم الثان وجلیل القدر فر ماں رواؤں کا خاندان تھا، اور ال کے حدودِ سلطنت علاوہ خمیر، حضر موت اور سارے علاقہ سبا کے ثال میں شالی عرب تک اور مغرب میں افریقہ تک وسیع تھے، یہ خاندان کوئی ڈھائی سوسال تک فر ماں روا رہا۔ قدیم مورخوں نے ان کے زمانے کا تخمید ظہور اسلام سے سات آٹھ صدیوں قبل کا کیا تھا۔ متشرقین کا قیاس اس سے متا خرز مانے کا ہے۔ ابن حبیب نے لکھا ہے کہ تبایعہ میں جس تع کاذکر قرآن مجید نے کیا ہے اس کانام زید بن یمال تھا۔ ھو الذی سماہ اللّٰہ عزو جل تبعا۔ و اللّٰہ أعلم. (کتاب المحبّر، ص: ٣٦٦) ابن ہشام میں ابن اسحاق کے حوالے سے ہے کہ ابن ہشام میں ابن اسحاق کے حوالے سے ہے کہ

قال ابن اسحق و كان قد جعل طريقه حين أقبل من الشرق على المدينة و كان قد مربها في بدأته. (سيرة ابن هشام، ج ١ /ص:٣٠)

"تنع نے مدینہ سے ( یمن تک ) سڑک بنوادی تھی، جب مشرق سے مدینہ کوآیا تھا، اورای سے سرگ سے مدینہ کوآیا تھا، اورای سرگ سے اپنے وطن کوآتا جاتا تھا۔"

بہر حال اہل عرب تبع کی عظمت وشان سے خوب اجیمی طرح واقف تھے، بلکہ ان کے ہاں تبع کی عظمت وجلالت بطور ضرب المثل مشہور وزیان زدھی۔

هم۔ سنمیرعرب معاصرین کی جانب ہے جن کا ذکر ابھی آیات ماقبل میں آیا ہے۔ نیز ملاحظہ ہو، حاشیہ سور ہُ ق ( آیت ۱۲) وحاشیہ سور ۃ البروج ( آیت ۲۲) ۲۲۷ (ن ای مذادی بعثر بر کالمنہ میں کھتے)

اوراس بنیادی بعثت کاعلم نہیں رکھتے)

اس میں روآ گیا اُن جا ہلی قوموں کا ، جو یہ مجھتی ہیں کہ یہ ساری کا نئات کفن ایک تماشا گاہ ب،اور خالقِ کا بُنات کو (نعوذ باللہ )محض ایک میلہ رجا نا (تماشا کرنا) مقصود تھا۔ قر آن مجیداس کی بار 1020

مِيْ عَالَهُم أَجُمَعِيْنَ ﴿ يَوْمَ لَايُغُنِى مَوْلَى عَنْ مُولَى عَنْ مُولَى شَيْفًا ان سب كا وقت مقرر ہے، جس روز كوئى تعلق والل كمى تعلق والے كے كام نہ آئ گا

وَلاَ هُمْ يُنْصَرُونَ ﴿ إِلَّا مَنُ رَّحِمَ اللَّهُ ﴿إِنَّهُ هُوَ الْعَزِيْزُ الرَّحِيْمُ ﴿

اور ندان کی حمایت ہی کی جائے گی ، مگر ہاں اللہ ہی کسی پر رحت فرمادے ، بے شک وہ زبر دست ہے رقیم ہے مع

بارتر دید کرتا ہے،اور بتا تا ہے کہ اس کارخانہ آفرینش سے بڑے بڑےاہم مقاصد مقصود ہیں ۔۔۔۔ اکبراللہ آبادیؒ کے الفاظ میں <sub>ہ</sub>ے

> ا کبر اس فرطرت خاموش کو بے حس نہ تجھ ہاں بصیرت ہے تہی دیدۂ نرگس نہ سمجھ

یمی آیت سورة الانبیاءرکوع دوم میں آنچکی ہے، وہاں کا حاشیہ بھی ملاحظہ کرلیا جائے۔ مصاحب لمقہ ناہم سالا بال حق لیعنی ان کی آفرینش میں بڑی بڑی غایتیں اور صلحتیں پنہاں

ہیں،أوران میں سے ایک بری حکمت قانونِ مجازات ومكافات كا اجراونفاذ ہے۔

لنکن اُکٹر هم لا یعلمون۔ کثرت سے لوگ عقید هُ حشری کے منکر ہیں،اور جو مانتے ہیں اُن میں بھی بہت سے عملاً اس کی اہمیت کو بھلائے ہوئے ہیں۔

السمون و الأرض و مابینه ما یعنی ساراسلسائه کائنات ، ساراذ خیرهٔ موجودات مایا کا کھیل ہندی جا ہلی ندہوں کی ایک چلی ہوئی اصطلاح ہے، قرآن مجید نے اس عقیدے کا کہ کا تنات ایک کھیل یا تماشا ہے، پر شدومہ سے تردید کی ہوائی ہیں۔
میسم محسوس حقائق ہیں۔

ر اوروہ عزیزیت ورجیمیت کی بنا پرمونین پرضرور بی رہم کرے گا)
العزیز \_ وہ ہردشن اسلام کومغلوب کر کے رکھے گا، کوئی اس پر غالب نہیں آسکتا۔
الرحیہ \_ وہ مونین پراپنے رحم وکرم کاظہور علی الاطلاق کرے گا۔
الرحیہ \_ وہ مونین پراپنے رحم اکرم کاظہور علی الاطلاق کرے گا۔
الایعندی .....ینصرون \_ مطلق دنیوی تعلق حشر میں ہرگز کسی ایک کا دوسرے سے کام نہ آگا، بلکہ اعتقادتو الگ رہا، اس کی بنا پرکوئی کسی کی مدد تک نہ کرسکے گا۔





اِنَّ شَحَرَتَ الزَّقُومُ ﴿ طَعَامُ الْآثِيمِ ﴿ كَالَمُهُلِ تَ يَعُلِى فِى اللَّهُ ال

الآمن رحم الله اورالله کی رحمت کا اثرینظا ہر ہوگا کہ وہ مؤمنین کے حق میں شفاعت کا اذان دے دیے گا، یایوں ہی بلاشفاعت ، وہ ہرایک کی منفوریت پریکساں قادر ہے۔

توتوبرا معزز مکرم ہے نا! یہی وہ چیز ہے جس کے باب میں تم شک کیا کرتے تھے ۲۹

کے عذاب جسمانی کے ساتھ ساتھ اہل جہنم کی اذیت قلب کے بڑھانے کو یہ بھی بطورطعن واستہزاء کہا جائے گا۔۔۔۔دوز خیوں کے مقدر میں تو ہرسم کی انتہائی اذیت ہے، جسمانی و مادّی کے علاوہ ذہنی قلبی بھی۔

الأثيم يرك مجرم سمرادكافر ب-

أى الكثير الآثام والمراد به الكافر لدلالة ماقبله ومابعده عليه. (بيضاوى، ج٤/ص:١٣١)

الأثيم كُنيغَة منرد من مرادض كافر به ،كونى فنوس فرديا بتعين شينسيت مراد بيس مراد بيس الكافر لاواحد بعينه. (روح، ج٥٢/ص:١٣٢)

المراد به جنس الكافر لاواحد بعينه. (روح، ج٥٢/ص:١٣٢)

اوريه جوبعض اقوال مين آيا بحكه اس سه مراد ابوجهل يا فلال متعين كافر به سوية قول فلاف شخيق و بلادليل به م

ليس بشيئ ولا دليل على ذلك. (روح، ج٥٦ /ص:١٣٢)



اِلْ الْسَمْتَ قِينَ فِي مَقَامِ أَمِينِ ﴿ فِي جَنِّتٍ وَعُيُون ﴿ يَلْبَسُونَ اللَّهِ وَلَا اللَّهِ وَلَا اللَّ

مِنُ سُنُدُسٍ وَّاسُتَبُرَقِ مُّتَ قَبِلِينَ ﴿ كَالْلِكَ نَنُ وَ زُوَّ جُنَهُمُ بِحُورٍ اللهِ اللهِ اللهُ ا

عِيْنِ ﴿ يَدُعُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَاكِهَةِ المِنِيُنَ ﴿ لَا يَذُوفُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَاكِهَةِ المِنِيُنَ ﴿ لَا يَذُوفُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَاكِهَةِ المِنِيُنَ ﴿ لَا يَذُوفُونَ فِيهَا بِرَى بِنَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

الشحرة الزقوم \_ زقوم (تهویر) پر حاشیه سوره والصافات (آیت ۲۱) میں گزر چکا۔
زقوم کے معنی کسی نے ریجی بیان کئے ہیں کہ یقوم بربر کی زبان میں کھجوراور کھن کو کہتے ہیں،
اس پر فقید مالکی مفسر ابن العربی بڑے عصہ کے ساتھ لکھتے ہیں کہ ایسے ول کسی جاہل ہی کے ہو سکتے ہیں۔
وید حکی عن بعضہ م أن الزقوم، التمر و الزبد بلسان البربر، و یالله و لهذا الفائل و امثاله الذین یت کلمون فی الکتاب بالباطل و هم لا یعلمون. (ابن العربی، ج ٤/ص: ۱۹۹)

وأمثاله الذين يتكلمون في الكتاب بالباطل وهم لا يعلمون. (ابن العربي، ج٤/ص:١١٩) روح المعاني مين صوفيه كاية ول بهمي نقل موات كه

هی شجرة الحرص و حب الدنیا تظهر یوم القیامة علی أسوء حال و أخبث طعم.
"در درخت حص وحب دنیا کا درخت ہے، جوحشر میں اس شکل میں متمثل ہوجائے گا۔"
(روح، جم۲۵/ص: ۱۳۷)

ک لے ہے ل ....الحصیم ۔ اہل جہنم کی غذا کی کراہت دکھانی ہے، شکل وصورت، ذا لقد، تا میر ہرلحاظ ہے کرید ہی کرید ہوگا۔

کی اہل جنت علاوہ روحانی نعمتوں کے ہرتم کی مادّی وجسمانی لذتوں ہے بھی پوری طرح لذت گیر ہوں گے، بینے ہوگا کہ یہاں کی جسمانی لذتوں سے انھیں وہاں خواہ نخواہ ہے جرم محروم کر دیا جائے ۔۔۔۔ ہمارے یہاں کے جن جدیداہل قلم نے جنت کی لذات جسمانی کی تاویلیں کرکر کے انھیں خواہ نخواہ بدل دینا جاہا ہے، وہ در حقیقت خود مسیحت اور دوسرے باطل مذہوں ہے کسی





#### الْمَوْتَ إِلَّا الْمَوْتَةَ الْأُولِي ۚ وَوَقْمَهُمْ عَذَابَ الْجَحِيْمِ ﴿ فَضُلًّا مِّنُ

نے پہیں نے بال بخواس پہلی وت کے اور (اللہ ) آئیں دوز نے ہے ایائے کا ، (بیرسب) آپ کے پروردگار کے

#### رَّبِّكَ لَا ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ فَإِنَّمَا يَسَّرُنْهُ

فضل سے ہوگا، بڑی کامیابی یمی تو ہے 21 سوہم نے اس قرآن) کوآپ کی

حدتك مرعوب بين، جنھول نے جسم وجسمانیات ہی کومطلقاً شرتسليم كيا ہے۔

مقام أمین۔ لیعنی ایسی جگہ جو ہرنا خوشگواری سے محفوظ ہو، یفتحت خوداتنی بڑی ہے کہ اس کے بعد کسی اور نعمت کی صراحت کی حاجت نہیں رہ جاتی۔

یلبسون من سندس واستبرق رئینمی لباس صرف دنیا میں بعض مصلحتوں سے مردوں کے لیے ناجائز قراردے دیا گیا ہے، جنت میں بہنج کروہ صلحتیں باقی نہر ہیں گی۔

زوّ جنہم ہے ورعین۔ جسمانی لذتوں کے لحاظ ہے بھی حسن ومحبوبیت کے لطیف ترین نمونے اہل جنت کے حصے میں آئیں گے۔

یہاں پہنچ کرنٹرور ملاحظہ کرلیا جائے ، حاشیہ سورۃ الطّور کی آیت ۲۰ پر جواسی مضمون کی ہے۔ زوّ جناهیم، قرناهیم کے منی میں ہے۔

ف اکھة۔ فاکھه ہروہ چیز ہے جو بجائے غذائی ضرورت کے مخص لطف و ذا لَقة کی غرض سے کھائی جائے۔ کھائی جائے۔

آمسنیس سب سے بڑھ کریہ کہ انھیں اظمینا نِ خاطر ،سکونِ قلب اور بِفکری کی دولت نصیب رہے گی ۔ نصیب رہے گی ۔

لیم (جس کے سامنے دنیا کی بڑی سے بڑی کا میابی کا نام بھی نہیں لیا جاسکتا) لا سساولی۔ یعنی بیساری نعمتیں لاز وال وغیر منقطع ہوں گی ،اور آبیندہ اُن کے ختم وانقطاع کا کوئی خطرہ نہ ہوگا۔

الا السوتة الأولىٰ۔ ليعنى وہى موت جود نياميں واقع ہو كَى تقى ،اور جوانھيں اس عالم آخرت ميں لانے اور انھيں غير فانى بنانے كاذر بعيه ہوئى۔



## بِسِسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ﴿ فَارُتَهِبُ إِنَّهُمْ مُّرُتَقِبُونَ ﴿ فَارُتَهِبُ وَنَ ﴿ وَاللَّهُمُ مُرْتَقِبُونَ ﴿ وَاللَّهُمُ مُرْتَقِبُونَ ﴿ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللّلِي اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللّلِي مُنْ اللَّهُ مُلِّلُولُ اللَّهُ مُنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مُنْ اللَّلَّا لَهُ مُنْ اللَّهُ مُنَا لَا اللَّهُ

فضلاً من ربك ان سارى نعمتوں كاسبب حقيق فضل خدادندى ہى ہوگا ۔

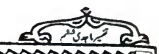
العنی آپ تبلیغ کے علاوہ اور کسی فکر ور دد میں نہ پڑیئے ، اوران پرنز ولِ ضرر کے منتظر ہیں۔
منتظرر ہے ، جس طرح بیا بی حمافت ہے آپ پرنز ولِ ضرر کے منتظر ہیں۔
یسر نامہ ضمیر واحد غائب قرآن کی جانب ہے۔

أى إنما يسرنا هذا القرآن الذى أنزلناه سهلاً واضحاً بينا جلياً. (ابن كثير، ج٤/ص:١٣٢) بلسانك \_ آپ كى زبان ميں اے پيمبر! ليخى زبان عرب ميں \_ بلسانك أى بلغتك وهى لغة العرب. (بحر، ج٨/ص:٤٠)

بلسانك الذى هو أفصح اللغات و أجلاها و أعلاها. (ابن كثير، ج ٤ /ص:١٣٢) لعلهم يتذكرون يعني آپ كى زبان مين قر آن كے نازل مونے كى ايك مصلحت بيہ كر آپ كر آپ كي الك مصلحت بيہ كر آپ كر آپ









#### (ra)

هُ سُورَةُ الْجَاثِيَةِ مَكِيَّةً ﴿ لَا كُوعَانُهَا مَا لَكُوعَانُهَا مُوعِدًا لَهُ الْحَالَةُ الْمُؤَالُّهُا اللهُ الْمُؤْمِدُ مِن اللهُ اللهُ



#### سورهٔ جاشیه ملّی

#### بِسُمِ اللهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ

شروع الله نهايت مبر بان، بار بارزم كرنے والے كنام

السّمون السّمون الله الْحَرِيْدِ الْحَكِيْمِ وَ السّمون الله الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ وَ إِنَّ فِي السّمون السّمون ما مِن الله الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ وَ إِنَّ فِي السّمون مِن الله عالب (اور) عَمت والله عالم الله عالب الله عالم الله عال

وَالْارُضِ لَايْتِ لِّلُمُ وَمِنِيُنَ ﴿ وَفِى خَلَقِكُمُ وَمَا يَبُتُ

اورز مین میں نشانیاں ہیں اہل ایمان کے لیے ع اور خود تم حارے اور ان حیوانات کی آفرینش میں جن کواس نے بھیاا رکھا ہے

اوراس کیے اس کے مضامین بھی نہایت ہی قابل توجہ ہیں)
ختم \_ ملاحظہ ہو حاشہ نمبر اسور ہُ مومن ۔

تنزیل سالحکیم اس میں منکرین قدیم وجدید کے اس وہم کی بھی تردید آئی کہ یہ کاام رسول کا گڑھا ہوا ہے، اور اس وہم کی بھی کہ قر آن بہت بعد کو کتابی صورت میں مرتب ہوا ہے، وہ ایک منظم، مرتب نوشتہ شروع ہی ہے رہا ہے۔

من ....الحكيم كلام ميں خودمصنف كااثر آگيا ہے، اور كتاب أى شان اور پايدى ہوگئ ہے، جيسے العزيز اور الحكيم كى كتاب كوہونا جاہيے ۔

الله کی قدرت و حکمت کی اوراس کی تو حید کی )

جن کے دلوں میں ایمان گھر کر چکا ہے اور جن کی بصیرت مومنانہ بن چکی ہے، انھیں اس کارخانۂ کا سُنات میں قدم قدم پر اللّٰہ کی حکمتوں ، صنعتوں ، قدرتوں کے نمونے ملتے ہیں ، اور وہ سب اس کی تو حید ہی کی طرف لے جاتے ہیں ، نہ کہ معبودوں کے تعدد کی جانب۔



مِنْ دَابَةِ النِسَ لِفَول عَلَيْهِ مِنْ وَقِنْ وَ وَالْحَتِلَافِ الْيَلِ وَالسَّهَارِ الْسَالِ وَالسَّهَارِ اللهُ اللهُ اللهُ وَالسَّهُ اللهُ اللهُ

وَمَا أَنْسِزَلَ السَّلَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنُ رِّزُقِ فَاحْيَا بِهِ الْأَرْضَ اور اس رزق میں جس کو اللہ نے آان سے اتارا، پھر اس نے زمین کو تروتازہ کیا

بَعُدَ مَسُوتِهَا وَ تَصُرِيُفِ الرِّيْحِ الْنَّ لِّقَوْمٍ يَّعُقِلُونَ ﴿ يَلُكُ اس كَ خَلَك مُوعَ يَجِي ، اور موادُل كِ اول بدل بِس نَثانيال بِي ان لوگول كے ليے جوعل ركھتے بيں سے يہ

س (قدرت الهی اورتوحیرالهی کی)

مطلب میہ ہے کہ کا ئنات کے جتنے بھی شعبے ہیں، طبیعی، نفسیاتی، حیوانی، فضائی وغیرہ سب میں غور کرنے والے اور انصاف وطلب حقیقت رکھنے والے انسان کے لیے دلائل وشواہر حق تعالیٰ کی تو حیداور قدرت کا ملہ ہی کے ملتے ہیں۔

و فسی حلفکم۔انسان کی جسمی سانت وترکیب و تقلیت سے متعلق جینے بھی علوم وفنون میں: تشریح الابدان ،عضویات ،نفسیات وغیر ہا،ان سب کے قوانین وضوابط سے انسان معرفت اللی ہی کے سبق لے سکتا ہے۔

و مایبٹ من دابہ ۔ اس کے تحت میں سارے علوم حیوانات اور اس کے متعلقات کے آگئے۔ واخت الف اللیل والنہ ار۔ ہیئت، ریاضیات، فضائیات، طبعیات مع اپنی تمام شاخوں کے اس کے ماتحت آگئے۔

من السماء .....الريح \_معاشيات، حياتيات، نباتيات، ارضيات، فضائيات كسارے علوم مع اپني شاخول اور متعلقات كے اس كے تحت ميں آگئے \_

رزق سے مراد مادہ رزق لینی بارش ہے۔

أى من مطر وسمّاه رزقاً لأنه سببه. (بيضاوی،جه/ص:۸۸) ليكن اگرية تاويل مجازنه كى جائے، جب بھى پانى بھى تورزق ہے۔

ولولم يؤل صح لأنه في نفسه رزق أيضاً. (روح، ج٥٦/ص:١٣٩)

و سورة البلان ك

النت الله و نَتُلُوهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ عَنِياتِي حَدِيْثُ أَبَعُدَ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَ

وَالْتِهِ يُومِنُونَ ۞ وَيُلَ لِّكُلِّ أَفَّاكٍ آثِيمٍ ﴿ يَّسُمَعُ الْتِ اللَّهِ تُتَلَى

بات ہوگی جس بریدلوگ ایمان لا کمی گے، بری خرابی ہا شخص کے لیے جوجہوٹ لگانے والا ہنافرمان ہے، اللہ کی آینوں کوشتا ہے جب دواس کے موہرو

عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُّ مُسْتَكْبِرًا كَانَ لَّمُ يَسْمَعُهَا ۚ فَبَشِّرُهُ بِعَذَابِ ٱلِيُمِ ۞

پڑھی جاتی ہیں پھربھی تکبر کرتا ہوااڑار ہتاہے جیسے اس نے انھیں سناہی نہیں ،سواسے عذاب در دناک کی خوش خبر کی سناد بیجئے سے

به میں ضمیر مادہ رزق لینی بارش کی طرف ہے۔

سماء سے ایسے موقع پر ہمیشہ مراد صرف سمت بلندی کی جانب اشارہ کرنا ہوتا ہے۔

أى جهة العلو. (روح، ج٥٦/ص:١٣٩)

امام رازی نے فرمایا ہے کہ ان تین آیوں کے ختم پر لفظ تین مختلف آئے ہیں:

پہلے مؤمنین، پھرقوم یو قنون، اور پھر قوم یعقلون۔ ان میں ایک خاص ترتیب ہے، گویا مخاطبین سے کہا ہے گیا ہے کہ م اگر ایمان والے ہوتو خودہی ان دلائل کو بچھ جاؤ کے، لیکن اگر ایمان سے کہا ہے گئم اگر ایمان والے ہوتو خودہی ان دلائل کو بچھ جاؤ کے، لیکن اگر ایمان سے محروم ہو، جب بھی حق کے طالب تو ہو گے، جب بھی انھیں سمجھ سکتے ہو۔ اور یہ بھی نہ ہوتو آخری درجہ میں بہر حال صاحب فہم تو ہئی ہو، ای فہم سے کام لو، جب بھی کافی ہے۔ (کبیر ۲۲/ص: ۲۲۳) میں بہر حال صاحب فہم تو ہئی ہو، ای فہم سے کام لو، جب بھی کافی ہے۔ (کبیر ۲۲/ص: ۲۲۳)

فبأى ....يؤمنون ليني توحيد، معاد، نبوت وغيره مسائل حقه كا اثبات أنهين آيات بى سے

توہوتا ہے، سواب اور کون ی چیز ہاتی ہے جس پراُن کے ایمان لانے کی توقع کی جاسکے۔

بعد الله و آیته عمراوبعدآیت الله بی م دانفاظ جس ترتیب وترکیب کے ساتھ قرآن

مجید میں آئے ہیں ،اس نے کلام میں زوروتا کید پیدا کردی ہے۔

تقديم اسم الله للمبالغة والتعظيم. (بيضاوى، ج٥/ص: ٦٩) بعد الله عمرا وبعض في بعد كتاب الله لي إوركتاب كومحذوف مجها ب-



وَإِذَا عَلِمَ مِنُ الْمِنَا شَيُعًا مِاتَّخَذَهَا هُزُوا الْمُولَ لَهُمُ عَذَابٌ وَإِذَا عَلِمَ مِنُ الْمِنَا شَيُعًا مِاتَّخَذَهَا هُزُوا الْمُولِّ وَمِن كَهُمُ عَذَابٌ الرَّبِ وه مارى آيوں مِن حَى آيت كَافِر بِاتا جِوَاس كَالْى الرَّاتا جِ، يَى لوگ وَمِن مِن كَلِي ذَلت كَامُهُمُ مَّا كَسَبُوا شَيْعًا مُعُونٌ ﴿ مِن وَرَاتِهِم جَهَنَّمُ وَلا يُغنِي عَنْهُمُ مَّا كَسَبُوا شَيْعًا مَعْ الله عَنْهُمُ مَّا كَسَبُوا شَيْعًا عَذَاب عِ هِ ال كَ آكِ جَهَ اوران كَ كام نَهُ وه جِزِي جَمَع مَى آيَر كَى جويه كاكِ وَلا مُن دُون و جزي جَمَع مَا تَسَلَى جويه كاكِ وَلا مُن دُون الله وَلِيكَ آءً وَلَهُمُ عَذَابٌ عَظِيمٌ مِنْ وَلا مَن دُون اللّهِ اوُلِيكَ آءً وَلَهُمُ عَذَابٌ عَظِيمٌ مِنْ وَلا مَن اللّهِ وَلِيكَ آءً وَلَهُمُ عَذَابٌ عَظِيمٌ مِنْ وَلا مَن اللّهِ مَا لَيْ اللّهِ اوُلِيكَ آءً وَلَهُمُ عَذَابٌ عَظِيمٌ مِنْ

هـذَا هُـدًى وَالْـذِيُـنَ كَفَـرُوا بِـالْـتِ رَبِّهِمُ لَهُمُ عَذَابٌ مِّنُ

یہ (قرآن) ہدایت ہی ہے اور جولوگ اپنے پروردگار کی نثانیوں سے کفرکرتے ہیں، ان کے لیے تحق کا

وِّجْوِ اَلِيُمْ ﴿ اللّٰهُ الَّذِي سَخْرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتَجُرِي الْفُلْكُ فِيهِ عذاب وردناك بهدالله وي عذاب وردناك بدالله وي عندالله عندا

بعد الله میں بعد کے من ''اس سے بوھ کر'' کے ہیں۔

امام رازیؒ نے آیت ہے بینکتہ بھی اخذ کیا ہے کہ ایمان میں تقلید کا فی نہیں ہے، ہرمکلّف کو دین الٰہی کے دلائل پرغور وتفکر بھی کرنا جا ہے۔

وأبطل بهذا قول من يزعم أن التقليد كافٍ وبيّن أنه يحب على المكلفِ

التأمل في دلائل دين الله. (كبير، ج٢٧/ص:٢٢٣)

ورسواكرنے والے) كى مناسبت بالكل ظاہر ہے۔

إذا .....هزو أ\_استهزاء وتمنخ كا درج محض انكار وتكذيب سے كہيں بروها مواہے۔

عذاب عظیم کی تفریج سے بی اضح ہوگیا کہ وہ عذاب علاوہ مہین ہونے یا ا اعث سے ورسوائی ہونے کے شدید بھی بہت ہوگا۔

ماکسبوا۔اس کے عموم میں دنیا کے اموال،اعمال سب داخل ہیں۔



بِامُرِه وَلِتَبَتَغُوا مِنُ فَضَلِه وَلَعَلَّكُمُ تَشْكُرُونَ ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ لَكُمُ وَسُخَرَ لَكُمُ عَشَكُرُونَ ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ عَلِيهِ اورات اللهِ وَلَعَلَّكُمُ مَشْكُرُو اللهِ اورات في محارب لي مخركروا

مَا فِي السَّمُونِ وَمَا فِي الْارْضِ جَمِيعًا مِّنُهُ طُلِنَ فِي ذَلِكَ جَمِيعًا مِّنُهُ طُلِنَ فِي ذَلِكَ جَرِيمَ عَلَى اللَّارُضِ جَمِيعًا مِّنُهُ طُلِنَ عَالَى فِي ذَلِكَ جَرِيمَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَ

کے اوراس شکر گزاری کی سب سے بڑی فردیہ ہے کہ اللہ کی توحید ور بوبیت کا اقرار کرو، اوراس کے احکام کی تقمیل ۔

هذا\_اشارهاس كلام الهي ياقرآن كي جانب --

سخر لکم یعنی تمھارے نفع کے لیے اپنے احکام تکوین کا تابع بنایا ۔۔۔خطاب یہاں عام نوع انسانی ہے ہے۔

لتبتیغیوا من فیضله یعنی تاکیم ان کشتیول پرسوار ہوکراور سفر کرکر کے ہرطرح کے نفع حاصل کرو،اور طرح طرح کے سمندری خزانے برآ مدکرتے رہو۔

ی می رود ارور سری سری سری میں ہے: برکی تجارت، بحری شکار بخواصلی وغیرہ میں ہے: برکی تجارت، بحری شکار بخواصلی وغیرہ سب کی گھاس میں آ جا تا ہے۔

أى التجارة والغوص والصيد وغيرها. (بيضاوی، ج٥/ص: ٦٩، رُوح، ج٥ ٢/ص: ١٤٤)
د الله كفطل " هـ، اشاره اليه سياق مين جميشه مالى، مادى، معاشى نفع كى طرف جوتا هـ، اورسمندرى خزان اب روز بروز زياده بى ظاهر جوت جاتے ہيں۔

قرآن مجید نے بحری تجارت اوراس کے متعلقات پربار بارتوجہ موقع ترغیب پردلائی ہے، اوراس طرح بالکل ظاہر کر دیا ہے کہاہے گوشہ بینی اور ترک دنیا کے مذاہب سے کوئی واسطہ بیس۔

بامره میں اشاره کردیا کہ مندر کا اتنامسخر ہوجانا، یہ تمام تراحسانِ خداوندی ہے، بندہ اِسے

ا پی قابلیت وقو ت ایجاد کی جانب منسوب کر کے اپنے اوپر نازاں نہ ہو۔ تابیہ تھا ہے۔

باینت ربهم ایات رب سے یہال مرادقرآن بھی لی گئ ہے ۔۔۔ وہ کتاب جو کیاتشریعی اور کیا بھی ایک ہے۔۔۔ ایک مصالح ومنافع کا جامع ہے۔



#### 5 1 5 1 C

#### لَايْتِ لِقَوْمٍ يُتَفَكَّرُونَ ﴿ قُلُ لِلَّذِيْنَ امْنُوا يَغُفِرُوا لِلَّذِيْنَ

ان اوگوں کے لیے نشان میں جو فور کرتے رہتے میں م جواوگ ایمان لے آئے میں آپ ان سے کہدد بینے کران سے در لزر کریں جو

#### لا يَسرُجُون آيًّامَ اللَّهِ لِيَحْزِى قَوْمًا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُون ﴿

الله کے معاملات کا یقین نہیں رکھتے تاکہ (اللہ)ایک قوم کوان کے اعمال کا صلہ دے و

لأن آيات ربهم هي القرآن، أي هذا القرآن كامل في الهداية. (مدارك، ص:١١٧)

م غوروفكر كي قو تيس بهي الله بي كي دي بهوئي بين، اوران عيم الرحيح طور بركام ليا جائے توہدايت ومعرفت بي كي رابيس كھلتى ربيس كي \_\_\_\_ اصطلاحي فلف قديم يونان كا بهويا جديد يورپ كا، وه عقل واستدلال كے استعال كانبيس ، سوء استعال كانمونہ ہے، اورغور وفكر كوايك منح شده صورت ميں بيش كرتا ہے۔

دستر سسمنه ياس آيت نے اسے صاف كرديا كه سورج ، چا ند، ستار به بهوا، خشكى ، ترى كي جتنى بھي قو تيس بيں ، انسان ان سب كواپنے كائناتى تصرف ميں لائے گا، اور جول جول قوانين فطرت كا زياده راز دار بهوتا جائے گا، فطرت كا في افراد ياده يورا بهوتا جائے گا۔

جمیعاً منه اس تفریک نے اسے صاف کردیا کہ یہ نیم فطرت کی بھی ساری نعمت تمام تر اللہ ہی کی دی ہوئی ہے ،کوئی دیوی دیوتاس میں شریک نہیں۔

يعنى أنه سبحانه مكونها وموجدها بقدرته وحكمته ثم مسخرها لخلقه. (روح، ج٥٠/ص: ١٤٥)

أى من عنده وحده لاشريك له فى ذلك. (ابن كثير، ج٤/ص: ١٣٤) جميعاً منه سارے بى رازِ تكو بى انسان پر إن شاء الله كل كرر ہيں گے، ابھى تك تو اُن كے كھلنے كا آغاز بى ہوا ہے!

(اوروہ قوم خوداہل ایمان کی ہے)

والمراد بالقوم المؤمنون الغافرون. (روح، ج٥٦/ص:١٤٧)

آیت کا زمانۂ نزول وہ ہے جب مکہ میں مسلمانوں پرشدیدظلم ہور ہے تھے تو اس وقت انھیں ترغیب دی ہے کے عفوو درگز رہے کام لیتے رہیں،اورای پرانھیں اجرخاص ملے گا۔





# مَنُ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفُسِهِ وَمَنُ اَسَاءَ فَعَلَيْهَا لَأَمُمُ اللَّى رَبِّكُمُ اللَّى رَبِّكُمُ اللَّهُ عَلَيْهَا لَا مُعَمَّ اللَّى رَبِّكُمُ اللَّهُ عَلَيْهَا لَا عَمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهَا لَا عَمِدَ اللَّهُ عَلَيْهَا لَا عَمِدَ اللَّهُ عَلَيْهَا لَا عَلَيْهُا اللَّهُ عَلَيْهَا لَا عَلَيْهُا اللَّهُ عَلَيْهُا عَلَيْهُا عَلَيْهُا اللَّهُ عَلَيْهُا اللَّهُ عَلَيْهُا اللَّهُ عَلَيْهُا اللَّهُ عَلَيْهُا عَلَيْهُا عَلَيْهُا عَلَيْهُا عَلَيْهُا عَلَيْهُا عَلَيْهُا عَلَيْهُا عَلَيْهُا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُا عَلَيْهُا عَلَيْ عَلَيْهُا عَلَيْهُا عَلَيْهُا عَلَيْكُمُ عَلَيْهُا عَلَيْهُا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَيْهُا عَلَا عَلَيْكُمُ عَلَا عَلَا عَلَيْهُا عَلَا عَلَى عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَ

#### تُرْجَعُونَ ۞ وَلَفَدُ اتَّيُنَا بَنِي ٓ إِسْرَآءِ يُسلَ الْكِتٰبَ وَالْحُكُمَ

ای پروردگار کی طرف جانا ہے وا ہم نے بنی امرائیل کو کتاب اور حکمت

نزلت في أناس من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم من أهل مكة كانوا في أذى شديد من المشركين. (معالم،عن القرطبي والسدى،ج٤/ص:١٨٥) كانوا في أذى شديد من المشركين. (معالم، أمروا أن يصبروا على أذى المشركين وأهل الكتاب. (ابن كثير، ج٤/ص:١٣٤)

يغفروا \_ غفريهال عفوكمرادف -

أى يعفوا ويصفحوا. (بيضاوى،ج٥/ص:٦٩)

لایسر جون أیام الله یعنی الله کے جواہم سے اہم معاملات بندوں کے ساتھ حشر میں پیش آئیں گے کہ فر ماں برداروں پر عطاو بخشش ہوگی ، اور نافر مانوں پر نزول عذاب وشدت ہوگا۔ منکرین قیامت ان سارے امور کی طرف سے اپنے کوغافل ہی بنائے ہوئے ہیں۔

أيام الله عمراد موتے بين وه المم ترين واقعات، جوغيب سے پيش موتے رہتے بين -أى لايتو قعون الأوقات التى وقتها الله لنصر المؤمنين. (ابو البقاء، ص: ١٥٧٠) و كيھے حاشيہ سورة ابرا بيم (آيت ۵)

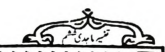
آیت کامقصوداس انتقام ہے مسلمانوں کوروکناہے، جس کی غایت اپنے غیظ کی تسکین ہوتی ہے، باقی جو قبال اعلائے کلمۃ اللہ کے لیے ہوتا ہے اس ہے آیت کونفیا یا اثبا تا کوئی تعلق نہیں۔ قوماً لفظ کا صیغهٔ ککرہ میں ہونا اظہار تعظیم کے لیے ہے۔

والتنكير للتعظيم، ولفظ القوم في نفسه اسم مدح.... وفي هذا التنكير كمال

التعريف. (روح، ج٥٧/ص:١٤٧)

◄ اوہاں مطیعوں کواپنے کیے دھرے کانعم البدل ملے گا،ادرسر کشوں کواپنے کرتو توں





#### وَالنُّبُوَّةَ وَرَزَقُناهُمُ مِّنَ الطَّيِّلْتِ وَفَضَّلَناهُمُ عَلَى الْعَلَمِينَ ۞

اور نبوت دی تھی اور ہم نے انھیں مزیداور چیزیں مہیا کردیں اور ہم نے انھیں دنیا جہاں والوں پرفنسیلت دی تھی ال

کابدلہ، دنیامیں ان نافر مانوں ہے درگزر ہی مناسب ہے)

من عمل صالحاً فلنفسه یاس حقیقت کا اعلان ہے کہ جوکوئی بھی نیک عمل کرتا ہے اپنی نفع کے لیے کرتا ہے، کی دوسرے پراحسان نہیں کرتا ہے۔ جا ہلی قوییں سیجھتی تھیں کہ کی دیوی دیوتا کی پوجا کرنا خوداً س پر کرم کرنا اوراس کوزیر بارمنت کرنا ہے۔

و من أساء فعلیها بیاس حقیقت کااظهار ہے کہ بدی کا دبال خوداُس بدی کے مرتکب پر پڑتا ہے، دوسروں کااس ہے کوئی واسط نہیں۔

بوری آیت ذاتی ذمہ داری اور شخصی مسئولیت کا سبق دینے کے لیے ہے، جا ہلی مذہبوں میں اور نصیں کے اثر سے کتابی مذہبوں میں اس کا احساس بہت ہی دھند لا ہو گیا تھا۔

الے ( بحثیت علمبر داراتو دید ہونے کے دنیا کی ساری مشرک قوموں کے درمیان) الکٹ یعنی توریت بعض دوسرے انبیائے بنی اسرائیل پراتارے ہوئے دوسرے تعیفے۔ الکٹ یعنی تیاں تھکہت ومعرفت کے معنی میں ہے۔ الحکم۔ حکم یہاں تھکمت ومعرفت کے معنی میں ہے۔

الفهم في الكتاب. (قرطبي، ج١٦/ص:١٦٢)

الحكمة والفقه. (كشاف، ج٤/ص:٢٨٢)

الفقه في الدين. (روح، ج٥٦/ص:١٤٨)

تحکم مے مشہور ترمعنی حکومت وضل قضایا کے ہیں، چنانچہ بہت ہے اکابراس طرف بھی گئے ہیں۔ السنبوة ۔ قدیم قوموں میں جب تک تقسیم کی بنیا دسل پر رہی ، شرف وامتیاز نبوت نسل اسرائیل ہی کو حاصل رہا۔

رزف نهم من الطيبات الطيبات كامفهوم بهت وسيع به برحلال الذيذ أفيس با كيزه چيز ال كة تحت مين آجاتى ب- اشارة خصوص حكومت ملك شام كي طرف معلوم هوتا به جوا پنفيس ولذيذ بيداوار كي ليه ناس طور بيمشهور تحا۔





فِيْمَا كَانُوا فِيْهِ يَخْتَلِفُونَ ﴿ ثُمَّ جَعَلَنْكَ عَلْى شَرِيْعَةٍ مِّنَ جَن مِن يَهِ اخْتَافَ كَا كُرْتَ تَعْ اللهِ عَلَى اللهِ عَامَ طريقة

فضّلنهم على العالمين ـ اس پرمفصل حاشيه سورة البقره، آيت ٢٦ مين گزر چكا ـ

المحكاناتها أن كي ضد، جهالت ونفسانيت كاكه جوشے دافع اختلاف هو على تقى العلم ياوى عين أسى كوباعث تفريق وشقاق بناليا!

بینت من الأمر الأمر سے مراددین ہے اور بینات کے تحت میں دلائل ومسائل لینی حتی ومعنوی اور علمی مرطرح کی ہدایتی آگئیں۔

أى حججاً وبراهين وأدلة قاطعات. (ابن كثير، ج٤ /ص:١٣٥)

دلائل ظاهرة في أمرالدين. (روح، ج٥٦/ص:١٤٨)

من الأمر\_ من يهال في كمعنى ميس ہے۔

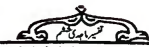
من بمعنی فی. (روح، ج٥٢/ص:١٤٨)

بغياً بينهم قرآن مجيداس كى باربارتضرت كرتا كيا بكديسارانفاق وشقاق آپس كى

نفسانیت سے بیداہوا، کسی اختلاف فہم وتبیر بربنی نہیں۔

سل (اہل حق سے اور خود آپس میں)

آخرت میں فیصله علی اور مشاہداتی رنگ میں ہوگا۔ دلائل وشواہد کے لحاظ سے تو فیصله آج بھی موجود ہے۔ رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو سکین دی ہے کہ آپ ان کے لیے زیادہ فکر میں نہ پڑیں ، ان کا فیصلہ تو اللہ تعالی خود ہی آخرت میں کرے گا۔



#### الْأَمْرِ فَاتْبِعُهَا وَلا تُتَّبِعُ أَهُ وَآءَ الَّذِيْنَ لا يَعُلَمُونَ ﴿ إِنَّهُمُ پر کردیا، سوآپ ای پر چلے جائے اور بے علموں کی خواہشوں کی بیروی نہ سیجے سالے یہ لوگ لَنُ يُغُنُوا عَنُكَ مِنَ اللَّهِ شَيْعًا طُوَ إِنَّ الظَّلِمِينَ بَعُضُهُمُ أَوْلِيَاءُ اللہ کے مقابلے میں آپ کے ذرا بھی کام نہیں آسکتے، ظالم لوگ ایک دوسرے کے دوست بَعُض وَاللُّهُ وَلِي الْمُتَّقِينَ ﴿ هِذَا بَصَآئِرُ لِلنَّاسِ وَهُدًى اوتے ہیں، اور پر ہیزگاروں کا دوست تواللہ ہے کا یہ (قرآن) لوگوں کے لیے دانشمندیوں (کا سبب) اور ہدایت (کا ذریعہ) ہے سے سیشیوہ تو ظالموں، فاسقوں کا ہے کہ ایک دوسرے کی راہ پر چلنے کگتے ہیں، آپ کو بھلااس سے کیا مناسبت ہے! جعلنك على شريعة من الأمر\_ ليعني *آپ گونبوت سے سرفراز كيا*۔ الأمر *سے مراددين ہے*۔ أى من أمرالدين. (بيضاوى، ج٥/ص: ٧٠) الأمر - ہوسکتا ہے کہ ال استغراق کا ہو، تو مرادیہ ہوگی کہ ہم نے ہرام عظیم مہتم بالشان میں آپکوراہ دکھادی ،اورآپ سی امر میں بھی ہےراہ نہیں رہے۔ فاتبعها ليني دين حق كالتباع اليخمل سي بهي كرتة ربيع اورتعليم وتبليغ سي مهى -شه ربعة كالفظ آيت مين بهت بي بالمحل اور پُرمعني آگيا بحكم خو درسول صلى الله عليه وسلم كول رہاہے کہ جوشر بعت آپ کو دے دی گئی ہے اور جو دنیا میں آپ ہی کی لائی اور پھیلائی ہوئی ہے، آپ بھی اس کا اتباع سیجے (ف انبعها) ۔آئ کے لیے بھی اس سے سرموتجاوز کرنے کی گنجایش نہیں،آپ اس قانونِ شریعت ہے ذرابھی مشتیٰ نہیں۔۔۔اب جن لوگوں نے اس شریعت معروف ہے الگ ہوکراورایک دوسری شریعت طریقت کے نام سے نکالی ہے وہ ذرااینے انجام برغور کرلیں! مرشد تھانویؓ نے فرمایا کہ شریعت کی مخالفت کر کے قرب و کمال کا دعویٰ کرنا تمام تر دعو نے باطل کرناہے۔(تھانوی،ج۲/ص:۵۰۷) الذين لايعلمون يعنى جولوگ علم حقيقت بيانه بين، نا آشائ ايمان ومكرين حق بين ـ 10 (توآپ تو پر میز گارانِ عالم کے سروروسردار ہیں، حق تعالی آپ کا دوست

≥ن ن

و رَحْمَةٌ لِقَوْم يُّوقِنُونَ ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِيْنَ الْحَتَرَحُوا السَّيَاتِ
اوريقين لانے والے لوگوں کے لیے بوی رحت ہے ۲۱ کیا جولوگ بُرے بُرے کام کرد ہے ہیں
اک نَسْمَ عَلَهُ مُ کَالَّذِیْنَ المَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ لاَسُواءً
اک نَسْمَ عَلَهُ مُ کَالَّذِیْنَ المَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ لاَسُواءً
اس خیال میں ہیں کہ ہم آئیں ان جیبا رئیں گے جوایان لائے اور نیک عمل کرتے رہے، کہ ان کی
مُحْدَاهُمُ وَمَمَاتُهُمُ طُسَاءً مَا یَسْمُونِ ﴿ وَ خَلَقَ اللّٰهُ السَّمُونِ وَ نَحَلَقَ اللّٰهُ السَّمُونِ وَ نَحَلَقَ اللّٰهُ السَّمُونِ وَ نَحَلَقَ اللّٰهُ السَّمُونِ وَ نَعَلَقَ اللّٰهُ السَّمُونِ وَ نَحَلَقَ اللّٰهُ السَّمُونِ وَ اللّٰهِ اللّٰهُ السَّمُونِ وَ اللّٰهُ السَّمُ اللّٰهُ السَّمُونِ وَ اللّٰهُ السَّمُ اللّٰهُ السَّمُ وَاللّٰهُ السَّمُ وَاللّٰهُ السَّمُ وَاللّٰهُ السَّمُ وَاللّٰهُ السَّمُ وَاللّٰهُ السَّمُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ السَّمُ وَاللّٰهُ السَّمُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ السَّلَةُ مَا اللّٰهُ السَّمُ وَلَا اللّٰهُ السَّمُ وَاللّٰهُ السَّمُ اللّٰهُ السَّمُ وَاللّٰهُ السَّمُ اللّٰهُ السَّمُ اللّٰ اللّٰهُ السَّمُ اللّٰهُ السَّمُ اللّٰهُ السَّمُ اللّٰهُ السَّمُ اللّٰهُ السَّمَ اللّٰهُ السَّمُ وَاللّٰهُ السَّمُ اللّٰهُ السَّمُ اللّٰهُ السَّمُ اللّٰهُ السَّمُ اللّٰهُ الللّٰهُ السَّمُ اللّٰهُ السَّلَةُ السَّمُ اللّٰهُ السَّمُ اللّٰهُ السَّمُ اللّٰهُ السَّلَٰ اللّٰهُ السَّلَٰ اللّٰهُ اللّٰهُ السَّلَٰ اللّٰهُ السَّلَٰ اللّٰهُ اللّٰهُ السَّلَٰ اللّٰهُ السَّلَٰ اللّٰهُ السَّلَٰ اللّٰهُ السَّلَٰ اللّٰهُ السَلَّالُ اللّٰهُ السَّلَٰ اللّٰهُ السَّلَٰ اللّٰهُ السَّلَٰ اللّٰهُ السَّلَٰ اللّٰهُ السَّلَٰ اللّٰهُ السَلَّالَ اللّٰهُ السَّلَٰ اللّٰهُ السَّلَٰ اللّٰهُ السَلَّالَٰ اللّٰهُ السَّلَٰ اللّٰهُ السَّلَٰ اللّٰهُ السَّلَا اللّٰهُ السَّلَا اللّٰهُ السَّلَٰ اللّٰهُ السَّلَا اللّٰهُ السَلْمُ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ

وكارسازتوبدرجهُ اولي موگا)

الظالمين ظالم سے يہال بھى مرادكافرى بير \_

بعضهم أوليآء بعض \_ نافر مانوں اور سرکشوں کی باہمی نفر ت ومعاونت کی ایک تازہ اور معاونت کی ایک تازہ اور معاونت کی ایک تازہ اور معاونت کی ایک تازہ اور پرستار الن مسیح منایاں مثال عین اس تفییر کی تحریر کے وقت پیش نظر ہے! دشمنانِ مسیح (یہود) اور پرستار الن مسیح اس کی عیمائیوں ) کے درمیان جو عداوت اور بیزاری رہی ، وہ تاریخ کے اور اق سے ظاہر ہے ، لیکن اس وقت فلسطین جو یہود کی آبادی اور مستقل حکومت ہوگئی ہے اس کی تدمیں تمام تربعض مسیحی ہی سلطنوں کا ہاتھ کام کررہا ہے!

اللے هذا است هدی۔ ظاہر ہے کہ قرآن مجید کا مجموعہ بصیرت وہدایت ہوناہرایک کے لیے کھلا ہوا ہے۔ اس کی ان خصوصیات سے فائدہ سب ہی اٹھا سکتے ہیں ، یہ للناس ہے تنہاللعرب نہیں۔ ورحمہ لقوم یو قنون ۔ لیکن تمر ہ مل یعنی رحمت فاصد میخصوص اہل ایمان ہی کے ساتھ ہے۔ بسے ائدر بعض محققین نے کہا ہے کہ بصائر بصیغة جمع لانے میں نکتہ یہ ہے کہ قرآن مجید بسطائر ہے ہم مہمات کے لیے کافی ہے ، ایک دو کے لیے ہیں۔

هذا۔اس سےقرآن کامراد ہونا بالکل ظاہر ہے۔

کلے مطلب بیہ کہ نافر مان جس طرح اپنے اکثر حالات وآ ٹارتکوین کے لحاظ ہے فرماں برداروں کے ساتھ دنیا میں ملے جلے رہتے ہیں ،ادرموت ، بیاری ،رزق وغیرہ کے اعتبارے

حے سورةالعائية ك

ES PUNIT CO

# وَالْارْضَ بِالْسَحَتِّ وَلِتُحُزى كُلُّ نَفْسِ بِسَا كَسَبَتُ وَهُمْ وَالْارْضَ بِالْسَحَةِ وَهُمْ وَالْارْضَ بِالْسَحَةِ وَالْمَا كَمْ بَرُقُولَ كُوالًا كَ يَهِ كَا بِلِهِ دِياجاتَ اوران پِ اورتاكه برقض كوال كے كيے كا بِلِه دِياجاتَ اوران پِ الله في مَا الله في مِنْ الله في مَا ا

لَا يُظُلُّمُونَ ﴿ أَفَرَءَ يُتَ مَنِ اتَّ خَذَ اِلْهَا مُ هَوالِهُ وَاَضَلَّهُ اللَّهُ

ذراظلم نہ کیا جائے گا 14 سوکیا آپ نے اس محص کی بھی حالت دیکھی ہے جس نے اپن خواہش نفسانی کواپنا خدا بنار کھا ہے اور اللہ نے اس کو باوجود

عَلى عِلْمٍ وَّخَتَّمَ عَلى سَمُعِهِ وَقُلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشْوَةً ﴿

سمجھ بوجھ کے مگراہ کردیا ہے اوراس کے کان اوراس کے دل پر مبرلگادی اوراس کی آئکھ پر پردہ ڈال دیا ہے وا

کوئی ظاہری فرق اور کھلا ہوا امتیاز مجض سرکشی واطاعت کی بنیاد پردیکھنے میں نہیں آتا، کیا اسی طرح کا خلط ملط عالم ابتلا کے بعد بھی قائم رہے گا؟ ہرگر نہیں۔عالم حقائق میں اہل اطاعت اور اہل طغیان کے حالات وآثارتو ایک دوسرے سے بین طور پرمتاز اور نمایاں طور پرجدا ہوں گے۔

الدندین احتر حوا السینات سینات کے تحت میں کفر ، شرک ، معصیت سب شامل ہیں ، الکن یہاں ایمان و کل صالح کے مقابلے میں آنے سے اغلبًا مراد سیئات کفر ہی سے ہے۔ والمراد بھا ما فی البحر ، سینات الکفر . (روح ، ج ۲ /ص : ۱۶۹)

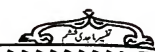
والسيئات هناسيئات الكفر. (بحر،ج٨/ص:٤٧)

سے ای مایہ کمون و دونوں میں کیسانی اگر واقعی اور مستقل رہی تو پھرتو قانونِ مجازات باطل ہی ہوگیا ،اور مکافاتِ عمل کے کوئی معنی ہی نہ رہے۔

△ ایعنیاس بدله مین ظلم زیادتی ذراسی بھی نہ ہوگی۔

مطلب یہ ہوا کہ اللہ آسان وزمین کا خالق ہی نہیں، بلکہ حکمتوں اور مقصدوں کے ساتھ ان
کا خالق ہے۔ اورایک حکمت یہی قانونِ مجازات ہے، دنیا میں پورا پورا بدلہ ملتا نہیں، اس لیے لازی ہے
کہ ایک دوسراعالم ہو، جس میں انصاف رتی رتی کا کیا جائے ، اور سب کے سب اُ مے محسوں بھی کریں۔

19 (کرحق کو سنتے بچھنے کے باوجود بھی انباع خوا ہش نفس ہے گراہ ہوگیا)
من انتخذ إلله هوامه نداوندی ضا بطوں کو یکسر بھلا کر زندگی اور اجزائے زندگی کا حاکم



فَمَنُ يَهُدِيهِ مِنُ بَعُدِ اللّهِ ﴿ أَفَلاَ تَذَكُّرُونَ ﴿ وَقَالُوا مَاهِى مَوايِ وَبِعِدِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ اللّهِ ﴿ أَفَلاَ تَذَكُّرُونَ ﴿ وَقَالُوا مَاهِى مَوايِ وَبِعِدِ اللّهِ كَ اوريه لوگ كِتِ بِن كَه بَحِ اللّهِ حَيّاتُ نَسَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهُلِكُ فَا إِلّا اللّهُ مُرّ عَلَى اللّهُ وَيَعْلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ

وَمَا لَهُمُ بِذَلِكَ مِنُ عِلْمٍ آِنَ هُمُ إِلَّا دَرَآ نَالَهُمُ بِذَلِكَ مِنُ عِلْمٍ اللَّهِ مُعُلِّا اللَّ

ا پی دعقل 'کویاکسی بشری قانونِ اعلیٰ کو بنالینا ، عملاً اپنی خواہش نفس ہی کی بوجا کرنے لگناہے۔ اضلہ الله علم علم خق تعالیٰ کا سباب صلالت کو بی طور پر خلق کر دینا ہی اُس کی طرف ہے اضلال ہے۔

→ المحضے ہے مراداییا سمجھنے ہے مراداییا سمجھنا ہے جونافع ہو، اور ہدایت کی طرف لے آئے۔ باتی سمجھنا اگر اپنے عام مفہوم میں بھی نہ ہوتا، تو سرے سے بیلوگ قابل خطاب وعماب ہی نہ رہ جاتے، بلکہ معذور قرار یا جاتے۔

ہلکہ معذور قرار یا جاتے۔

من بعد الله \_ بعد يهال غير ماسواكم عنى ميل ب، جبيا كرآن مجيد مين اور بهي متعدد

مقامات يرآيا ہے۔

قیل المعنی فمن یهدیه غیرالله سبحانه. (رؤح، ج٥٢/ص:١٥٢) بعض نے کہا ہے کہ مراوبعد اضلال الله سے ہے یعنی اللہ کے گمراہ کرویئے کے بعد سے۔ ای من بعد اضلاله. (بیضاوی، ج٥/ص: ٢٠٠) ای من بعد أن أضلّه الله. (کبیر، ج٢٧/ص: ٢٣١)



S Plant 2

# يَظُنُّونَ ﴿ وَإِذَا تُتَلَّى عَلَيْهِمُ التَّنَا بَيْنَتِ مَا كَانَ حُحَمَّهُمُ التَّنَا بَيْنَتِ مَا كَانَ حُحَمَّهُمُ الْكُلَّ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

إِلَّا آنُ قَسَالُوا الْتُسُوا بِسَابُسَاتِنَا إِنْ كُنتُمُ صَدِقِيُنَ ۞ قُسَلِ اللَّهُ

بجزاس ككي كمن لكت بين كد (اجيالو) الرابزي) سيج موقو مارے باپ داداكولي آؤ ٢٢ آپ كهدد يجئ كدالله (عى)

مطلب میہ ہوا کہ ایسوں کی استعداد قبول حق اتنی مضمحل ہو جاتی ہے کہ کوئی تو قع کسی انسانی تدبیر سے ان کی اصلاح کی نہیں رہ جاتی۔

ال عرب خصوصا وسطی اور جنوبی عرب میں کثرت سے لوگ اس عقیدے ومشرب کے سے کھ کہ نہ کوئی حیات اخروی ہے نہ کوئی جزاوسرا۔ جو پچھ ہور ہا ہے سب قوانین مادی وطبعی کے لحاظ سے ہور ہا ہے ، اور انھیں کے ماتحی میں انسان پیدا بھی ہوتا ہے ، اور انھیں کے مطابق انسان پیدا بھی ہوتا ہے ۔ ان کے بڑے بڑے شاعر یہی مضمون باندھ گئے ہیں، گویا جاہلیت اولی کے" روشن خیال"کا محک وہی مسلک تھا، جوآج کے مہذب" روشن خیال"فرنگی کا ہے ۔۔۔ مادّیت (Meterialism) کا مسلک دنیا کا" جدیدترین" نہیں، بہت قدیم ندہ ہے۔

قال ذلك مشركوا قريش (جصاص عن قتادة) هذا قول زنادقة قريش الذين كانوا ينكرون الصانع الحكيم وان الزمان ومضى الأوقات هو الذي يحدث هذه الحوادث. (جصاص، ٣٨٩)

ملاحظه ، وتفسير انگريز ي\_

الدهر البعض عرب ' دہر' یا ' زمان' کوایک مستقل دیوتا کی حیثیت سے مانتے تھے۔
و مسالهہ مسسیطنون - بیان مرعیانِ عقل وروش خیالی کی تجہیل ہے۔ وجود باری اور وقوع قیامت پر جود لاکل قائم ہیں، ان کی تو بیہ کچھر دید کریاتے نہیں، اور خود جودعویٰ فعی جزاوسز اکا اور اثبات دہریت کا کرتے ہیں، اس پر کوئی دلیل ضعیف سی بھی نہیں رکھتے ، بلکہ بیہ اِدھر اُدھر کی جوخیالی با تیں کررہے ہیں، وہ سرتا سرطی بلکہ بالکل بے مغزیں۔

کررہے ہیں، وہ سرتا سرطی بلکہ بالکل بے مغزیں۔

از سرنوزندہ کرکے)

100

يُحييهُ عُم مُم يُم يُم يُعِيدُ عُم مُم يَحم عُم الله يَوْم الْقِيامَةِ لاَرَيْبَ مَ كُوزنده ركمتا م يُعروى تمين موت ديتا م، بعروى تمين قيامت كدن اكفاكر عاجم من ذراشر فيسه وللكِن أكفرالسّاس لا يَعْلَمُون ﴿ وَلِلْهِ مُلُكُ السّمونِ

فِيُ إِلَيْ وَلَكِ مِنْ أَكُفُرَ النَّاسِ لاَ يَعُلَمُونَ ﴿ وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمْوَتِ الْمِينَ اللَّهِ مَلَكُ السَّمْوَتِ اللَّهِ مَا اللهُ مَا اللهُولِي مَا اللهُ مَا أَلْ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا

وَالْاَرُضِ وَيَوْمَ تَعَفُومُ السَّاعَةُ يَوْمَفِذٍ يَّخْسَرُ الْمُبُطِلُونَ ۞

اورزمین میں، اورجس روز قیامت قائم ہوگی اس روز اہل باطل بڑے خمارے میں ہول کے ۲۳

وَتَوْنَى كُلَّ أُمَّةٍ جَاثِيةً لَمُ كُلُّ أُمَّةٍ تُدُعْنَى إلى كِتْبِهَا طَلْيَوْمَ تُحْزَوُنَ اورآب برفرقد كوديكس كردوزانو بول كرم برجماعت النار برفرقد كوديكس كردوزانو بول كرم برجماعت النار برفرقد كوديكس كردوزانو بول كرم برجماعت النار برفرق كالمرف بلاك جائك ، آج تسميل محمار

گویا کوئی بندہ جب جا ہے مردے کوزندہ کرکے السکتا ہے! گویا کسی مومن کا دعویٰ بھی سے
رہا ہے؟ حواس پرستوں کی عقلیں ایسی ہی ماری جاتی ہیں!

اتارلانے اوراسی میں اس کومحدود ومحصور رکھنے کے لحاظ سے کس قدر مشابہت عرب کے'' وہری''
اورفرنگتان کے مثیر بلسك میں ہے!

سوق رمطلق ہے وہی صادر کرتار ہتا ہے، اور وہی تیا مت کے دن احیا کے اعمال توحق تعالی جوقا در مطلق ہے وہی صادر کرتار ہتا ہے، اور وہی تیا مت کے دن احیائے ٹانی بھی کرے گا۔۔۔۔ یہ کسی بندے کے اختیار وتصرف کی بات ہی کب ہے جوتم اس کاعملی اور مشاہداتی جوت ہم مسلمانوں سے جا ہے ہو!

ولله .....الأرض زمين وآسان كهين بهى كمى دوسرے كے ملكيت وشركت نهيں ، وہى اكيا مالك ومتصرف ہے، جب اور جس طرح جو پچھ جا ہے كرے۔



ES Plant Ca

# مَا كُنتُمْ تَعُمَلُونَ ﴿ هَذَا كِتَبْنَا يَنُطِقُ عَلَيْكُمْ بِالْحَقِّ طَيَعُ كُمْ بِالْحَقِّ طَيَعُ كَابِرِلَهِ عَلَى كَابِرِلِهِ عَلَى اللَّهِ يَعْمَلُونَ ﴿ فَامَّا الَّذِيْنَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا وَعَمِلُوا كَنَا نَسْتَنْسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ فَامَّا الَّذِيْنَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا قَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا عَنَا اللَّذِيْنَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ ا

سے ہرامت سے پکار کر کہاجائے گا۔ الیوم۔ مرادیوم حشر کا ہونا بالکل ظاہر ہے۔

جائیة کھلے ہوئے معنی توبیہ ہیں کہ حساب کے وقت سب ادب سے دوز انو ہول گے۔ دوسرے معنی یہ بھی کیے گئے ہیں کہ خوف سے زانو کے بل گر پڑیں گے۔

وهى هيئة المذنب النحائف المنتظر لما يكره. (روح، ج٥٢/ص:٥٥) السمعني مين بيرا يت مخصوص موكى غير مقبولين الل باطل كي ساتهد

تدعی إلی كتبها۔ رجر كی طرف بلائی جائے گی بعنی اس رجر كے مطابق حساب و كتاب كاب كے ليے طاب كی جائے گی بعنی اس رجر مطابق میں ہوگا۔ كے ليے طاب كی جائے گی، در نفس رجر میانامہ ممل آو ظاہر ہے كہ خود ، ى سب كے ہاتھ میں ہوگا۔ أى إلى حسابها. (بحر، ج ٨/ص: ٥)

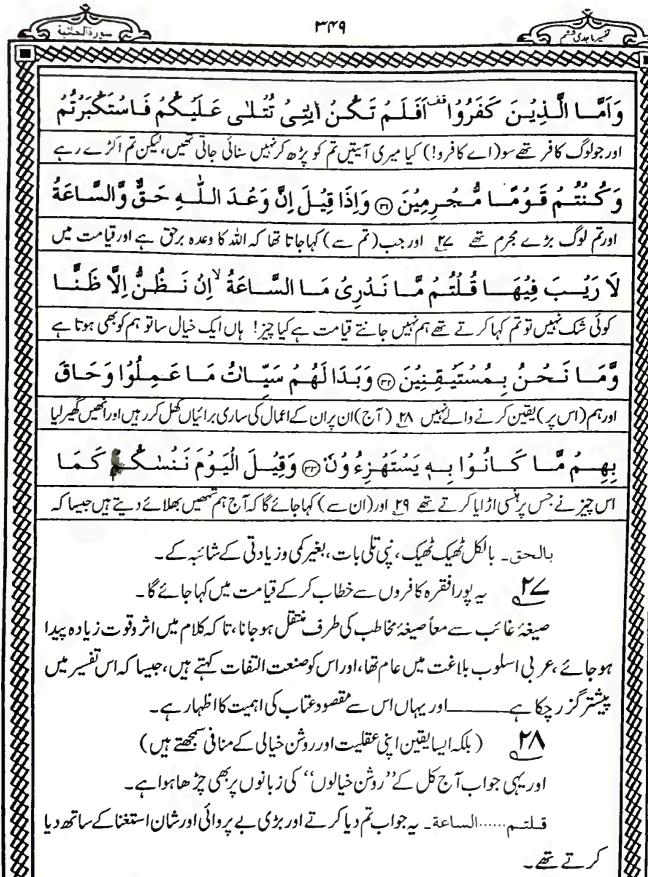
الی میں مصببہ ارب طریب ہوران کے لکھنے میں کئی فلطی کے رہ جانے کا احتمال وامکان ہی ہیں) اور ان کے لکھنے میں کئی فلطی کے رہ جانے کا احتمال وامکان ہی ہیں)

میسارا قول ان ایل دوزخ سے بکار کر کہا جائے گا۔

کنبنا۔ یعنی ہمارالکھوایا ہوار جسٹر۔ ابھی ابھی کنبہ میں اس رجسٹر کی نسبت بندوں کی طرف کی گئی تھی ، اس حیثیت سے کہ رجسٹر میں اعمال تو بندوں ہی کے درج ہوں گے ، اور اب اس کتاب کی نسبت حق تعالیٰ ہی کا ہے۔

نسبت حق تعالیٰ اپنی جانب کر رہا ہے ، یہ اس اعتبار سے کہ وہ رجسٹر لکھوایا ہوا تو حق تعالیٰ ہی کا ہے۔

یہ خطب علی کم تمھارے فلاف صاف صاف گواہی وے رہا ہے ، تمھاری بدکر داریوں کو یوری طرح فلامرکر رہا ہے۔



إن نظن إلاظناً الياظن و ممان جو برئ سائى بات كم متعلق يجهد بي جه وى جاتا ب- إن نظن الاظناً اليامعذب بونا بهى آكيا - حقائق سارے كے سارے آئينہ بوكررہ، اوراى ميں اُن كالينامعذب بونا بھى آگيا -

5

5

#### نَسِيتُ مُ لِـ قَـ آءَ يَوُمِ كُمُ هذَا وَمَاوَ كُمُ النَّارُ وَمَالَكُمْ مِنَ تم نے این اس دن کے آنے کو بھلار کھا تھا، اور تھارا ٹھکانا دوزخ ہے، اور تھارا کوئی نُصِرِینَ ﴿ ذَٰلِکُمُ بِانْکُمُ الَّنحَذُتُمُ اللَّهِ هُزُوا وَعَرَّتُكُمُ مردگار نیں سے یہ (سزا)اس لیے ہے کہ تم نے اللہ کی آیتوں کوئی بنار کھاتھا اور تم کودنیوی زندگی نے

وحاق .....بسنه زؤن يگير لينے والى چيز جس كى يېنى اڑايا كرتے تھے، ظاہر ہے كه عذاب آخرت بى ہوسكتا ہے۔

ا جوتمهاری سزایچه بلکی ہی کراسکے) (جوتمهاری سزایچه بلکی ہی کراسکے)

نسنکم سفعل انساء (بھلادینا) جب حق تعالیٰ کی جانب منسوب ہوتا ہے تو کوئی سہویا ضعف صفف مرادہ وہیں سکتا سے تو ملائکہ تک کے حق میں ممکن ہیں مرادم وہیں سکتا سے تو ملائکہ تک کے حق میں ممکن ہیں سے ہونکی کا فروں کورجت حق سے قصد أمحروم کردیا جائے گا۔

النسيان ترك الإنسان ضبط مااستودع، إما لضعف قلبه، وإما عن غفلة وإماعن

قصد حتى ينحذف عن القلب ذكره. (راغب،ص:٥٤٦)

و كل نسيان من الإنسان ذمّه الله تعلى لى به فهو ما كان أصله عن تعمد. (راغب،ص:٥٤٦) كما .....هذا مرادوي غفلت اختيارى و مرموم بــــ

هوماكان سببه عن تعمد منهم و تركه على طريق الإهانة. (راغب،ص: ٥٤٦) نسبان كمفهوم پرحاشيكي باردي كئي بين، سورة البقره (آيت ٢٣٧) حاشيه ٩٠٠ سورة ألمجادلة (آيت ٢) حاشيه ١٣ ، سورة السجدة (آيت ١٢) حاشيه ٢٠\_

ات ع

الْحَيْوةُ اللَّهُ نَيَا عَلَى الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْ

فَلِلْهِ الْحَمُدُ رَبِّ السَّمْوَتِ وَرَبِّ الْأَرْضِ رَبِّ الْعَلَمِيُنَ ۚ

وخوبیاں (سبکسب)اللہ بی کے لیے ہیں (جو) آسانوں کا پروردگارہے زمین کا پروردگارہے نیز سارے جہانوں کا پروردگارہے ۲۳

وَكَ أَلْكِبُ رِيَاءُ فِي السَّمُوتِ وَالْآرُضِ طُوَهُ وَ الْعَزِيْدُ الْحَكِيْمُ ﴿

بس ای کے لیے برائی آ انوں اورزمین میں ہے اوروبی (ایک) زبردست ہے، حکمت والا ہے سے

اسم یعنی قیامت میں اس کاموقع ہی نہ ہوگا کہ تو بہر کے اللہ کی ناراضگی کودور کیا جائے۔
وغر تنکم الحیوزۃ الدنیا۔ انکار آخرت کی اصل بنا یہی دنیا کی مشغولی اور اس میں انہا کتھا۔
ماسم یعنی نہ آسان اور نہ زمین اور نہ یہ جہاں خود کی جہت ہے معبود یا قابل پر ستش ہے ، جبیا کہ بہت سے مشرکول نے بمجھ رکھا ہے۔ نہ کی اور دیوی دیوتا کے پر دکیے ہوئے۔
رب السمون ۔ آسان یا فضائے آسانی میں کہیں کی دیوی دیوتا کا وجود نہیں۔
رب الأرض۔ روئے زمین کے کی چپہ پر کہیں کی دیوی دیوتا کا وجود نہیں۔
رب الدی ۔ روئے زمین کے کی چپہ پر کہیں کی دیوی دیوتا کا وجود نہیں، سب کا پر وردگار

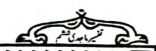
وہی ایک ہے۔ملاحظہ ہوتفسیر انگریزی۔

ساسلے وہ سب پر غالب وزبردست ہے، جب چاہا پی برائی کا علانیہ اظہار کرکے سب کی نام نہا د بروائیوں کا خاتمہ کردے، کین اس کی صفت حکمت بھی سب پر غالب ہے۔ اپنی تکوین مصلحتوں اور حکمتوں ہے اس عالم ابتلا میں اپنی کبریائی کا مشاہدہ اس اعلان کے ساتھ نہیں کراتا۔ الکبریآء۔ کبریائی وہ عظمت لا متناہی ہے جواللہ ہی کے لیے خاص ہے۔

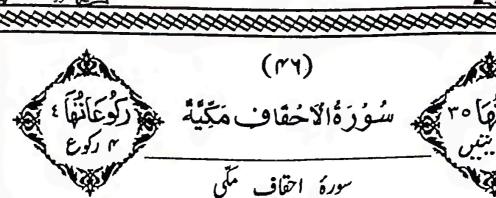
الكبرياء العظمة والملك وقيل هي عبارة عن كمال الذات وكمال الوجود، و لا يوصف بها إلا الله تعالىٰ. (نهاية، ج٤/ص:١٢١)

وله الأرض - تركيب كلام لعنى له كى تقديم في مفهوم مين حصر بيدا كرديا م يعنى





كبريائى صرف اى ايك كى ہے،كوئى اوراس ميں شريك و تهيم نہيں، نه زمين ميں، نه آسان ميں، نه كائنات كے كى گوشے ميں جوجلالت حق كائنات كے كى گوشے ميں جوجلالت حق كائنات كے كى گوشے ميں تحرقر آن ميں چندآ يتين خصوصيت كے ساتھ اليى ہيں جوجلالت حق سے دل كولرزاد ہے اورجم ميں تحرقرى پيدا كردينے كے ليے كافى ہيں۔ان ميں ايك بي آيت بھى ہے العظمة لله، پھر پڑھے الكبرياء ـ وله الكبرياء فى السموات والأرض . الخ.



#### بِسُمِ اللهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ

شروع الله نهایت مبربان بار بار رحم کرنے والے کے نام سے

الله العزير الحكم أَ تَنُويُلُ الْكِتْبِ مِنَ الله العَزِيْزِ الْحَكِيْمِ مَا خَلَقُنَا عَلَيْمِ الله الله المعزيُدِ الْحَكِيمِ مَا خَلَقُنَا عادِيم - (يه ) كتاب نازل كى موئى ب الله غالب اور حكمت والحكى طرف على م في آمانوں

السَّمْ وَتِ وَالْارُضَ وَمَا بَيُنَهُ مَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَجَلِ مُسَمَّى اللَّهِ الْحَقِّ وَأَجَلِ مُسَمَّى ا

اورزمین کواور جو کھے ان کے درمیان ہے حکمت ہی کے ساتھ، اورایک میعاد مقرر کے لیے پیدا کیا ہے

وَالَّذِيْنَ كَفَرُوا عَمَّا أُنُذِرُوا مُعُرِضُونَ ۞ قُلُ ارَءَ يُتُم مَّا تَدُعُونَ

اور دولوگ كافريس وهاس جزے جس سے انھى درايا جاتا ہے، بے رخى كيے ہوئي سے آپ كہدد بجے كريتو بتلاؤ كرجن جزول كوتم پكارتے ہو

اس کا کلام بہت اہم اور نہایت درجہ قابل غور ہے۔

خم اوراس بوری آیت برحاشے قریب ہی کی سورتوں میں گزر چکے ہیں۔

الکنے۔ بیض ہے اس باب میں ،علاوہ اس میں کے دوسر نے نصوص کے ، کہ اللہ کی طرف سے جوشے نازل ہوئی ہے ، وہ محض معنی ومفہوم نہیں بلکہ پوری ''کتاب'' اپنے لفظ وعبارت کے ساتھ ا

ہوئی ہے۔نازل ایک مرتب صحیفہ ہواہے،اوراس کی ترتیب ہی تولازی ترتیب ہے۔

کے کا فروں اور منکروں کی اصلی بد بختی ہے ہے کہ وہ حقائق کی طرف توجہ والتفات ہی نہیں کرتے ہے۔ اور کفر کا خلاصہ ہے حقائق معاد کی طرف سے اعراض اور بے پروائی۔

عما أنذروا ما يهال مصدري بهاءعن إنذارهم ذلك اليوم كمعنى ميل-





# مِنْ دُوُنِ السَّلِيهِ اَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الْاَرْضِ اَمُ لَهُمْ شِرْكُ اللَّهُ مِ شِرْكُ اللَّهُ مَ شِرْكُ اللَّهُ مَ شِرْكُ اللَّهُ مَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ مَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللَّلْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْ

فِی السَّمُواتِ الْاِیْتُ وَنِی بِکِتْبِ مِّنْ قَبُلِ هَذَا اَوُ اَلْسَرَةِ مِّنْ عِلْمِ

آیت سے تین عقیدوں کی تعلیم نکلی اور تین زبر دست گراہیوں کی تر دید:۔

(١)وماخلقنا ....الخيسار موجودات عالم كافالق حق تعالى م، كوئى شے خود بخو دوجود

میں نہیں آگئی ہے عقیدہ دہریت وقد امت مادہ وروح وغیرہ کی تر دید۔

(۲) إلاّ بالدق مرشے کسی نہ کسی خاص حکمت یا مقصود کے ساتھ ہی پیدا کی گئی ہے جو خالق کا کنات ہے وہ حکیم گل بھی ہے۔ عقیدہ آفرینش ہے مقصداور بعض اقسام شرک کی تر دید۔

(٣)وأجل مسمّى - ہرشے فنا پذیر ہے،اورایک مدت متعین ومیعادِ محصوص ہی کے لیے

بیدا کی گئی ہے عقیدہ معاد کا اثبات اور عقیدہ مخلوق غیر فانی کی تر دید۔

آیت کا خلاصہ بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تو حید ومعاد پر دلائل قائم کردیے، رسول پر رسول بیجیے، کتابوں پر کتابیں نازل کیں، رسواوں نے آ کرا یک ایک تک پیام پہنچایا، ہر شبہ کود در کیا، بیسب کچھ ہوا، لیکن جو ہٹ دھرم کا فر ہیں، وہ اپنے جمود پراڑے رہے، انھوں نے غور والتفات ہی کو گناہ سمجھا۔۔۔۔امام رازیؒ نے یہیں سے بیمسئلہ بھی نکالا ہے کہ فکر واستدلال سے کام لینا واجب ہے اور کام نہ لینا موجب ملامت۔

وهذا يدل على وجوب النظر والاستدلال، وعلى أنّ الإعراض عن الدليل مذموم في الدين والدنيا. (كبير، ج ٢٨/ص:٤)

السموات والأرض ومابينهما فقره عمراد محاورة قرآني مين سارى كائنات بوتى ہے۔
و مابينهما كى تقرق ہے اشاره نكاتا ہے كہ آسان وزمين كے درميانی فضاميں بھى بہت
گجيموجودات ہيں ،خلائے محفن نہيں ہے۔



5

# اِنْ كُنتُمُ صَدِقِيُنَ ﴿ وَمَن أَضَلُ مِمْنُ يَّدُعُوا مِن دُون اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

### مَنْ لَا يَسْتَحِيْبُ لَهُ إللي يَوْمِ الْقِيلَمَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائِهِمْ عَفِلُونَ ۞ جوتيامت تك بحى ال كى بات نه خ بكه أص ان كى بارنى كى فبرتك نه بو

سل لوگ عموماً اثبات توحید پردلائل قائم کرتے رہتے ہیں، قرآن مجید نے اس سے آگے بروھ کرا کے مشرکوں سے اثبات شرک پردلیل کامطالبہ اور ڈہرامطالبہ کیا ہے۔

أثرة \_ تنوین اظهارتقلیل کے لیے ہے، یعنی کوئی بھی ، کچھ بھی ۔

التنوين للتقليل . (روح، ج٢٦/ص:٦)

لعنی شوت کامل نه نهی ، شانبهٔ شوت نهی \_

أنْرة من علم۔ علم، علم حقیقی کے معنی میں ہے، جوتن تعالیٰ کی طرف ہے ہو۔ انْرة کے معنی ائمہ ُ لغت نے بقیہ کے لیے ہیں۔

قال أبوعبيدة والفراء والزجاج "أثارة من علم" أى بقية . (كبير، ج٢٨/ص:٥)
إن كنتم صدقين يعني اگرتم اپن دعوائے اثبات شرك ميں صادق ہو۔
محققين عارفين نے آيت سے بيئكة نكالا بكد ين كے باب ميں كوئى بھى دعوىٰ بغير دليل
معتبر كے مسموع نه ہوگا، يہاں تك كه دعوائے كشف والهام بھى نہيں۔

وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمُ اعْدَآءً وَّ كَانُوا بِعِبَادَتِهِمُ كَفِرِيْنَ اور جب سب لوگ اکٹھے کیے جائیں تووہ ان کے رحمن نکلیں اوران کی عبادت ہی کے منکر ہو بمیٹھیں سم وَإِذَا تُتُلِي عَلَيُهِمُ ايْتُنَا بَيّنتِ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلُحَقّ لَمَّا جَآءَ هُمُ لا اور جب ان اوگوں کے رُوبرو ہماری کھلی ہوئی آئیس پڑھی جاتی ہیں تو جواوگ کا فر ہیں وہ اس جائی کی بابت جب وہ ان تک پہنچی ہے تو کہتے ہیں هذَا سِحُرٌ مُبِينٌ ﴿ أَمُ يَقُولُونَ افْتَرْمَهُ الْقُلُ إِنِ افْتَرَيْتُهُ فَلَا تَـمُلِكُونَ كرية صرح جادد ب ﴿ توكياياول يه كتبي كاس المحض ) في آن ران كرهاي ؟ آب كبدد يجي كداكر من في اس كرهايا عوقم الأك الأرض سےمرادمكن بكرجملىسفليات مول-يجوز أن يراد بالأرض السفليات مطلقاً ولعله أولى. (روح، ج٦٦/ص:٥) السداوات سے بھی ای طرح مرادمکن ہے کہ جملہ علویات ہوں۔ لعل الأوليٰ فيها أيضاً أن تفسر بالعلويات . (روح، ج٦٦/ص:٥) ایک بھی نہیں ،البتہ اُن کی عدم معبودیت کے مقتضا ایک جھوڑ کئی کئی موجود ہیں ، پھر بھی انھیں معبود سمجھے چلے جانا کتنی بڑی حماقت اور کیسی شدید گمزہی ہے! کافرین۔ کفریہال مطلق انکاروتکذیب کے معنی میں ہے۔ أى مكذبين . (روح، ج٢٦/ص:٧) جاحدين . (معالم، ج٤/ص: ١٩١، جلالين، ص: ٢٦٦) الی یوم القیامة یعنی بھی بھی محاورہ ہے اظہار دوام کے لیے، بیمرانہیں کہ قیامت کے قبل تک نہ نیں گے،اور قیامت میں سنزلگیں گے۔ ے (جوہم یرمؤ ثر ہوجا تاہے، یعنی حقیقت وحقانیت ہے معرّ اہے) قرآن مجید کے متعلق ماضی کے ''روش خیال'' کی تشخیص یہی تھی ،اور حال کے ''روش خیال'' کی ' بشختیق' اس سے پجی بھی زیادہ مختلف نہیں ، جب وہ سے کہتا ہے کہ ' موافق ماحول اور مناسب فضا

#### toobaa-elibrary.blogspot.com

فِحُمْ کے نکام و بیام کواس درجہ مؤثر و کامیاب بنادیا''۔

المالية المالية

الله شيئًا طهُوَ اعُلَمُ بِمَا تُفِيُضُونَ فِيُهِ حَكْفَى بِهِ شَهِيُدًا

کری مِن الله منینا هو اعلم بِم تفیصوں مِیدِ مسی ہِم وَ عِن اللهِ مِن اللهِ منینا هو اعلم بِه مِن اللهِ مِن اللهِ منینا هو اعلم بِه مِن اللهِ مِن

بَيْنِي وَبَيْنَكُمُ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ قُلُ مَا كُنْتُ بِدُعًا مِّنَ الرُّسُلِ

درمیان کافی گواہ ہے اور وہ بڑام خفرت والا ہے، بڑار حیم ہے کے آپ کہدد یجئے کہ میں رسواوں میں کوئی انو کھا تو ہول نہیں

آیاتنا بیّنت بیّن میں صاف اشارہ اس طرف ہوگیا کیقر آن مجید کامعارضه مکن نہیں، عالانکہ سحر جواور جبیبا بھی ہو، اس کا معارضہ برابرممکن رہتا ہے۔

قرآن مجید کی نفس تا نیرشدید سے انکار مشرکین عرب کے لیے بھی ممکن نہ تھا، فقط وہ اس کی توجید و تاویل دوسری کرلیا کرتے تھے، اورٹھیک وہی کج نظری آج تک پورپ اور پورپ زوہ حلقوں میں متوارث چلی آرہی ہے۔

کے (وہ مجھے ایسی شدید جمارت پریقیناً عماب میں مبتلا کرے گا) أم یقولو ن افتر نه لیجنی پیکلام میں نے اپنی طرف ہے گڑھا،اور پھرا سے منسوب حق تعالی

کی جانب کردیا۔

ہ بہ ہیں ایک شخص'' سح''بیان ہوئی تھی ،اب دوسری تشخیص'' افتر ا''بیان ہور ہی ہے۔۔۔اور افتر اء (ارادی واختیاری) کاسحرز دگی (اضطراری وغیرارادی) سے بدتر وقتیح تر ہونا ظاہر ہی ہے۔ اُم میں میم صلہ کی ہے،اور اُمعنی تنجب انکاری کا دےرہا ہے۔

الميم صلة، ومعنى الهمزة في "أم" الإنكار والتعجب. (قرطبي، ج٦٦/ص:١٨٤) إن افتريته يضمير ذكى جانب ب، السيمراد آيات إلى -

إن افتريته يره ف جانب هي ال عظراد ايات إل.

والمراد به الآيات. (قرطبي، ١٦/ص:١٨٤)

کے (اپنے عام بندوں کے فق میں)

ھو ۔۔۔۔۔فیہ۔ اُس پرخوب روش ہے کہتم روز روش سے انکار کیے چلے جارہے ہو۔۔۔اس طرح کے اقوال رسول کی زبان سے بار بارای لیے اداکرائے گئے ہیں کہ مخاطبین کا احساسِ ذمہ داری بیدار ہو،اور زبان پرانکارِقر آن خوب سوچنے سمجھنے کے بعدلائیں۔





#### وَمَا آدُرِى مَا يُفَعَلُ بِى وَلاَ بِكُمُ اللهُ اللَّهِ عَالًا مَا يُوحَى إِلَى وَمَا آنَا

مں تو یہ بھی نہیں جاننا کہ میرے ساتھ کیا کیا جائے گااور تمحارے ساتھ کیا؟ میں تو بس ای کا اتباع کرتا ہوں جومیرے پاس دی آتی ہے اور شی آق

#### إِلَّا نَذِيْرٌ مُّبِينٌ ۞ قُلُ أَرَءَ يُتُمُ إِنْ كَانَ مِنُ عِنْدِ اللَّهِ وَكَفَرْتُمُ بِهِ

سرف ایک صاف صاف ڈرانے والا ہوں ۸ آپ کئے کہ اچھا یہ قبتاؤ کہ اگریہ (قرآن) اللہ ہی کی طرف سے: واور پھرتم اس سے تفر کررہے ہو

وهوالغفور الرحيم۔ سواب بھی اگرانی غلطیوں اور گمراہیوں کا اقر ارکرلوتو اس کی مغفرت ورحمت شخصیں اپنے آغوش میں لے لینے کے لیے تعلیٰ ہوئی ہے۔ غفور تائب کے حق میں اور رحیم مومن کے لیے سفات غفر ورحمت کوایک بار پھر ڈہرادیا کہ یہی اُس کے اصلی اور اساسی صفات ہیں۔کاش اس طرح کی بکثر ت آیات کو وہ سیحی اہل قلم ذرا آئک جیس کھول کے پڑھ لیتے ، جھوں نے بید دھڑک بہلکھ دیا ہے کہ اسلام کا خدا' تہار' و' جبار' ہے!

مُیں اپنے کیے نہ غیب دانی کا مدعی ہوں نہ مافوق الفطرت قوتوں کا۔ جیسے اللہ کے سب بندے، ویساہی ممیں بھی ،فرق صرف اتنا ہے کہ میر ارشتہ وحی اللہ سے جُواہوا ہے،اور میں تو حید اور بن حق کی تبلیغ پر مامور ہوں۔

ما الله می کومعلوم ہے کہ جھے جیسے میں اللہ ہی کومعلوم ہے کہ جھے جیسے کتنے پیمبر پہلے بھی دنیا میں آچکے ہیں۔۔۔قرآن مجید بار بارز ورسلسل وحی پر دیتا ہے۔

وما.....بکم \_ بغیروحی الٰہی مجھے تو نہا پنا حشر معلوم نتمھا را\_\_\_\_\_العظمۃ للّٰد! جب پئیمبر بلکہ سرورِانبیاء کا پیرحال ہے توامت میں کسی اور کا کیا ذکر ہے!

جس کے دل میں عظمت تو حید ذرّہ برابر بھی ہے ، وہ تو اِس آیت کے صنمون پرتھر الس<u>طے گا۔</u> عدم علم دعدم اطلاع کا تعلق علم قیامت ہے ہے۔

يريد يوم القيامة . (قرطبي، ج١٦/ص:٥٨٥)

فی الدارین علی التفصیل . (بیضاوی، جه/ص:۷۲، روح، ج۲۶/ص:۹) ابل بدعات نے رسول کے علم غیب وغیرہ سے متعلق جوعقید کے گڑھ رکھے ہیں، یہ آیت ان کے حق میں کیسی ضرب کاری ہے!

لا بكم ـ لامعن في كى تأكيد كے ليے ہے ـ

المناد ك

#### ES Plans

# وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِّنْ بَنِي إِسُراءِ يُلَ عَلَى مِثْلِهِ فَامَنَ وَاسْتَكُبُرُتُمُ مُلْ اور بَى الرائيل مِن الرائ

و لا لتأكيد النفى المشتمل على ما يفعل بى . (بيضاوى، ج٥/ص:٧٢) نذيرٌ مبينٌ مير انذارين زفاكى أمين ما يفعل بى انذارين زفاكى أبين -

**9** (توتمهاراانجام کیا ہوگا؟)

لیعنی یقین واعقاد کر کے نہ ہی، بطور فرض واحتال بھی اگر اسے مان لو کہ بیقر آن واقعی کتاب الہی ہے، اور تم اس سے خواہ نواہ بھاگ رہے ہوتو ذراسو چوتو کہ کیسے خسارے میں رہوگے؟
و شدھ د سسم شلہ ۔ قرآن مجید نے توشاہ د بصیغهٔ واحد کہا، اور صرف ایک ہی متدین وصاحب علم اسرائیلی کی شہادت کوفرض کیا تھا۔ واقعۃ وعملاً تو اس سے بڑھ کر معاملہ رہا، یعنی ایک نہیں متعدد متدین وصاحب علم اسرائیلی قرآن پر ایمان لاکررہے ۔ بنی اسرائیلی کا نام اس لیے لیا کہ وہی ایک صاحب کتاب قوم موجود تھی، اور اس قوم کاعلم وضل قریش کو بھی مسلم تھا۔

شاهد کی تنوین اظهار عظمت وقدر کے لیے ہے۔

والتنوين للتفخيم . (روح، ج٢٦/ص:٩)

شاهد من بنی اسرائیل سے مراد حضرت موی علیه السلام ہے بھی لی گئی ہے، اور مثله سے

مرادتوریت ہے۔

عن مسروق قال التوراة مثل القرآن وموسى مثل محمد صلى الله عليه وسلم . (ابن جرير، ج٢٢/ص: ١٩٤)

وقال الآخرون: الشاهد هو موسی بن عمران. (معالم، ج٤/ص: ١٩٤) جمهورکاقول نیقل ہوا ہے کہ شاهنت اشارہ عبداللہ بن سلام، یہودی عالم ہے ہے، جفول نے رسول اللہ علیہ وسلم کی تصدیق کی الیکن امام علی نے کہا ہے کہ سورة ملی ہے، اور عبداللہ بن سلام تو اسلام ہی حضور کی وفات ہے کل دوسال قبل لائے تھے۔

قال الشعبي الشاهد هو من آمن من بني اسرآئيل بموسى والتوراة لأن ابن سلام أسلم قبل وفاة النبي صلى الله عليه وسلم بعامين والسورة مكية . (بحر، ج٨/ص:٨٥)

لَوُ كَانَ خَيُرًا مَّا سَبَقُونَآ اِلْيَهِ طُوَاِذُ لَمْ يَهُتَدُوا بِهِ فَسَيَقُولُونَ هٰذَآ

اگر کوئی اچھی چیز ہوتا توبیلوگ اس کی طرف ہم ہے سبقت نہ کر جاتے ،اور جب ان لوگوں کو ہدایت نصیب نہ ہوئی تو کہنے آگئتے ہیں کہ یہ

إِفُكَ قَدِيُمٌ ﴿ وَمِنُ قَبُلِهِ كِتُبُ مُوسَى إِمَامًا وَ رَحْمَةً ﴿ وَهَذَا كِتُبُ

وہی پُرانی گڑھنت ہے لا حالانکہ اس کے قبل موئ کی کتاب بھی رہنما اور رحمت تھی اور یہ کتاب

اوربانسانی میں تم ہے بڑھ کراورکون ہوگا؟)

یہاں اس قانون تکوین کا اعلان ہے کہ جولوگ خود اپنی ہدایت نہیں چاہتے ،خلوئے ذہن کے ساتھ حقائق پرغور والتفات ہی نہیں کرتے ، تو ہدایت ان کے سرز بردسی چپک بھی نہیں دی جاتی ۔ اور اس صورت میں مفہوم یہ ہوگا کہ موک علیہ السلام اپنے مثیل (حضرت محرمصطفی ) کے حق میں گواہی دے گئے ،اور یہ گواہی توریت میں آج تک لکھی جلی آرہی ہے۔

الے (اور نبوت کے جھوٹے دعوے جس طرح ہمیشہ سے لوگ کرتے آئے ہیں، اُ ک طرح کا ایک جھوٹا دعویٰ یہ بھی ہے)

لو .....إليه و رؤسائ يهوداورسرداران قريش دونون فخر و پندار مين ببتلا ،عوام عرب كواسلام كى طرف بروسة و كيه كركت كه يه نيا دين قابل تقديق هوتا تو جميس نه سب سے پہلے اس كی طرف بروسة ؟ توجب جماس كى جانب نہيں بوسھ تواس كے معنى ،ى يہ بيں كه بيد ين خير سے فالى ہے ۔ بوست ؟ توجب جماس كى جانب نہيں بوسھ تواس كے يہوداور سرداران قريش كى طرف ہے ، جواس وقت وقال الذين كفروا و اشاره رؤسائے يہوداور سرداران قريش كى طرف ہے ، جواس وقت تك انكار و خالفت برقائم تھے۔

للذين آمنوا ـ اشاره عوام عرب كى طرف ہے جواس وقت تك ايمان لا چكے تھے۔ وإذ .....قديم ـ آج بھى "روش خيال" نور ہدايت سے محروم ہيں، وہ نبوت كوايك قديم ومتوارث "شعبه جنون" بى كہنے پرمُصر ہيں ۔

toobaa-elibrary.blogspot.com

و الاحناد ك

ES CUNZ Z

#### 

ال تویہ بہت قدیم جھوٹ نہیں، بہت قدیم سے ہے ۔۔۔ حضرت موئی علیہ السلام کی کتاب توریت جوابی وقت میں اپنی قوم کے لیے رہنما اور باعث رحمت تھی، یہاں کی تقدیق کرنے والی ہے۔
ھذا ۔۔۔۔۔للہ حسنین یعنی یقر آن مصدق وواضح منکرین کے حق میں نذارت کا اور مطیعین کے حق میں بثارت کا کام دینے والا۔

الذين ظلموا\_ ظلم يهال بھي كفركمعني ميں ہے-

أى كفروا. (مدارك،ص:١١٢٦)

يعنى مشركى مكة . (معالم، ج٤/ص: ١٩٥)

أى الكفار عبّاد الأصنام عبث وضعوا العبادة في غير من يستحقّه . (بحر، ج٨/ص:٩٥)

قبله علميرقرآن كى جانب --

أى من قبل القرآن . (معالم، ج٤/ص: ١٩٥)

للمحسنين - المحسنين عمرادصا حب عمل مسلمان بين -

للمؤمنين المطيعين . (مدارك، ص:١١٦)

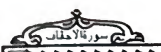
لفظ احسان یہاں طلم کے مقابلے پرلایا گیاہے، اور جس طرح ظلم سے یہاں مراد کفر

ہے، احسان مرادف ہے ایمان کے۔

لساناً عربياً ميں اشاره كلام مجيد كى فصاحت ووضاحت بيان كى طرف بھى آگيا۔ كلام عربي

کے معنی کلام صبح کے بھی ہیں۔

أعرب الشيئ أى أبانه وأعرب كلامه أى حسنه وأفصح. ملاحظ بوسورة بوسف كشروع مين قرآناً عربياً يرحاشيد





يَـحُزَنُونَ ﴿ أُولَيْكَ أَصُحْبُ الْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا جَزَاءً إِمَا كَانُوا الْمُعَنِينَ مِول عَيه بيل الْمُعَنِينَ مِول عَيه بيل الله على الله على

يَعْمَلُونَ ﴿ وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحُسْنًا لَحَمَلَتُهُ أُمُّهُ كُرُهًا

رہتے تھے سلے اور ہم نے انسان کو کلم دیا ہے کہ اپنے والدین کے ساتھ نیک سلوک کرتارہ، اُس کی ماں نے اس کو بروی مشقت کے ساتھ بیٹ میں رکھا

وَّوَضَعَتُهُ كُرُهًا وَحَمُلُهُ وَفِصِلُهُ تَلْثُونَ شَهُرًا حَتَى إِذَا بَلَغَ

اور بڑی مشقت کے ساتھ أے جنا،اوراس کا حمل اوراس کی دودھ چھڑ ائی تمیں مہینوں میں ہو پاتی ہے سمالے بہاں تک کہ جبوہ اپنی پوری

سول جن لوگوں نے صدق دل سے اللہ کی تو حید کا اقر ارکیا اور پھراُ سے چھوڑ انہیں ، آخر وقت تک اس عقیدے پر قائم رہے تو اس کا مقتضایہ ہے کہ ایسے لوگوں کو آخرت میں نہ کوئی خوف وہراس ہوگا اور نہ وہ مگین ہی ہوں گے۔ایسے لوگوں کے لیے جنت ہی جنت ہے، چین ہی چین ہی چین ہی اور یہ سب ان کے حسن عمل کا صلہ ہوگا۔

ئے استفاموا۔ اقرارِتوحید کے بعد پھرائس پرقائم و نابت قدم رہنااور ہرآ زمالیش میں پورے انزیے رہنا بہت بڑی چیز ہاور مدح خاص کی مستحق میں جس وقت ان سطروں پرنظر خالث ہور ہی ہے (۱۹۵۵ء میں) ہندوستان یا بھارت میں آیت کے اس جزکی قدر چند سال سے خاص طور پر ہور ہی ہے!

سورہ حم السجدہ (آیت: ۳۰) میں بھی یہی مضمون ایک آیت میں آچکا ہے۔ لاحو ف علیهم۔ ''خوف'' کاتعلق مستقبل سے ہے۔ ولاهم یحزنون۔ ''حزن'' کاتعلق حال و ماضی سے ہے۔

ممل (على العموم اوراكثر)

مدت حمل ۲۰ ماه کم ہے، اور مدت رضاعت ۲ سال زیادہ سے زیادہ ہے۔ یہ ملاکر گل مستح مہینے ہوگئے۔۔۔ یا یہ حساب رکھا جائے کہ طبعی مدتِ حمل ۹ مہینے اور طبعی مدتِ رضاعت ۲۱ مہینے ،کل دھائی برس یوں بھی ہوگئے۔

و برزالانفاد ک

£5 PUNI 2

أَشُدُّهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً ﴿ قَالَ رَبِّ أَوُزِعُنِي آَنُ أَشُكُم نِعُمَتَكَ الَّتِي آَنُ أَشُكُم نِعُمَتَكَ الَّتِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّلِمُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّ

أنْعَمُتَ عَلَى وَعَلَى وَالِدَى وَالْدَى وَأَنْ أَعُمَلَ صَالِحًا تَرُضْهُ وَأَصُلِحُ لِى تَوْ فَيُ الْعَمُلَ صَالِحًا تَرُضْهُ وَأَصُلِحُ لِى تَوْغَ مُحَلُود مِيرِ عَالَد مِن مُحَمِيرِ عَلَى الله مَن مُحَمِيرً عَلَى الله مَن مُحَمِيرِ عَلَى الله مِن مُحَمِيرً عَلَى الله مُن مُحَمِيرً عَلَى اللهُ مِن اللهُ مِن مُحَمِيرً عَلَى اللهُ مِنْ اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَا اللهُ مَن اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ مَاللّهُ مَن اللهُ مَن اللهُ

فِی ذُرِیَّتِی جُہِ اِنِّی تُبُتُ اِلْیَكَ وَ اِنِّی مِنَ الْمُسُلِمِیْنَ ﴿ اُولْیَكَ الَّذِیْنَ صَالِحِیْنَ ﴿ اللَّهِ اللَّذِیْنَ صَالِحِیْنَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ ال

سور و کقمان (آیت:۱۴) میں بھی ایک آیت اسی مضمون کی آچک ہے۔ و فصالہ ۔ فصال سے مرادختم مدت رضاعت ہے۔

وعبر عن مدة الرضاع بالفصال . (بحربج ١١٢٦)

جواُ ہے حمل وضع حمل کے سلسلے میں جھیلنی پڑتی ہیں،ان حقائق کی طبی تفصیلات کے لیے ملاحظ ہوتفسیرانگریزی۔ حسلته ....وضعته کرهاً۔ احسان یاحسن سلوک کا حکم والدین یا مال باب دونوں کے حق

دوڑ میں مرد کے بالکل برابر (جواس مشقت وتعب سے آزاد ہے) لا کھڑ اکرنا کہاں کا انصاف ہے؟

عبدیت کے اقرار اور عبادت کے عزم واہتمام میں لگار ہتا ہے۔

اذا بلغ اشدہ ۔ یعنی نشو ونما پاکر پورامردہ وجاتا ہے۔ مختلف مفسرین وفقہاءنے اس کے لیے مختلف عمرین طہرائی ہیں: کسی نے ۱۸ سال مکسی نے ۲۵ سال مکسی نے ۲۰ سال مکسی نے چھاور میکن

### نَتَقَبُّ لُ عَنُهُمُ أَحُسَنَ مَا عَمِلُوا وَنَتَجَاوَزُ عَنُ سَيَّاتِهِمُ فِي ہم ان کے اچھے اچھے عمل کو قبول کریں گے اوران کے گناہوں سے درگزرکریں گے (یہ) اَصُــِ الْحَنَّةِ ﴿ وَعُـدَ السِّدُقِ الَّذِي كَانُوُا يُوْعَدُونَ ۞ وَالَّذِي قَالَ اصحاب جنت میں سے (ہوں کے )اس سے وعدے (کی بنا) پرجس کا اُن سے دعدہ کیا جاچکا تھا ال اورجس مخص نے اپنے سب سے زیادہ محقق قول اس باب میں تابعی حسن بھری کا ہے، جنھوں نے فرمایا کہ بس جس عمر میں انسان این ایمال کاپوری طرح ذمدوار موجائے اوراس پر جحت قائم موجائے ، وہی اس کی عمر کا اشد ہے۔ قال الحسن أشده قيام الحجة عليه . (جصاص، ج٣/ص: ٣٩) وبلغ أربعين سنة \_ قوائے عقلی اپنے حدِ کمال اور پختگی پر حیالیس سال کی عمر میں جا کر پہنچتے ہیں۔ و أصلح لی فی ذریتی۔ لینی میری اولا دکوبھی تو فیق خیر دے اور کل صالحیت بنادے۔ أي اجعل ذريتي موقعاً للصلاح ومظنة له . (مدارك،ص:١١٢٦) أى اجعل الصلاح سارياً في ذريتي راسخا فيهم . (روح، ج٦٦/ص:١٩) كأنه قال هب لي الصلاح في ذريتي . (بحر، ج٨/ص: ٦١) صالح اولا دبھی حق تعالیٰ کی اعلیٰ ترین نعتوں میں ہے ہے۔۔۔ بڑے بڑے کاملین ومقبولین اس کی دعا کیں مانگتے اوراس کی آرز وکرتے رہتے ہیں ،اس سے شر ماتے نہیں۔ إنّی من المسلمین۔ ''مسلم'' کالقبان حضرات اہل جنت کے شرف وافتخار کے لیے بالکل کافی ہے، بیاور بڑھ بڑھ کردعوی نہیں کرتے ،صرف اینے تائب اور سلم ہونے کا قرار کرتے ہیں۔

ی ہے، بیاور بڑھ بڑھ کردعویٰ ہمیں کرتے ہصرف اپنے تائب اور مسلم ہونے اللہ ( دنیا میں ) ، فی أصحب الحنة له فی کے معنی مع کے بھی لیے گئے ہیں۔

فی أصحب الجنة فی کے معنی مع کے بھی لیے گئے ہیں۔ قیل فی بمعنی مع (بحر،ج۸/ص:۲۱)

وعد الصدق وه سياوعده يهي كم حسن عمل كاجر بهت بوے برے بيں۔

ونت جاوز عن سیناتھ م ۔ می حقیقت قرآن مجید میں بیسیوں بارآ چکی ہے، اور یہاں ایک بار پھرای کا اعادہ ہے کہ بڑے بڑے کاملین اور مقبولین بھی گناہوں سے خالی نہیں ہوتے ، ان کے



ES Punit 2

# لِوَالِدَيْدِ أُفِّ لَكُمَا آتَعِلانِنِي آنُ أُخُرَجَ وَقَدُ خَلَتِ الْقُرُ وُنُ

مان باپ ہے کہا کہ تُف ہے تم پر، کیاتم مجھے یہ خردیتے ہو کہ میں (قبرے) نکالا جاؤں گا، درآن عالیکہ مجھے بہلے (بہت ی) اسمیں

مِنُ قَبُلِيُ \* وَهُمَا يَسُتَغِيُنُنِ اللَّهَ وَيُلَكَ امِنُ " إِنَّ وَعُدَ اللَّهِ حَقَّ \*

گزر چکی ہیں کے اوروہ دونوں اللہ سے فریاد کررہے ہیں (اوراس سے کبررہے ہیں)ارے تیری مبخی تو ایمان لا، بے شک اللہ کا وعدہ سچاہے 14

گناہ معاف کردیے جاتے ہیں، ان کی خطاؤں سے درگزر کردی جاتی ہے۔ اگرسیئات کا وجود ہی سرے سے نہیں ہوتا تو درگزریا معافی ہی کس چیز ہے لتی ہے؟

آیت کی زَ دفرقۂ خوارج پر بھی پڑتی ہے، جن کے نزدیک ہرمومن کوعملاً معصوم ہی ہونا جا ہیے۔ الذی سے مراد وعدے کی جنس ہے۔

والمراد بالذي الجنس. (بحر، ج٨/ص: ٦١)

کے (اورکسی کے بھی مثاہدے وتجربے میں پیمُر دوں کا دوبارہ زندہ ہونانہ آیا)

ذکریہاں کا فراولا د کا ہے۔حقوق اللہ وحقوق العباد دونوں سے یکساں غافل۔ایسی اولا د

بجائے اطاعت وخدمت والدین کے دعوتِ اسلام پر اُلٹ کریہ جواب دے رہی ہے، اور بکمال "روشن خیالی" کہتی ہے کہ قیامت کا بس ذکر ہی ذکر سنتے چلے آئے ہیں، آج تک تو کسی مُر دے کو زندہ ہوتے دیکھایا سنانہیں \_\_\_ مادیین منکرین آخرت کے دعوے پرخوب غور کرکے دیکھ لیا جائے،

اس کا ماحصل سوااس کے اور ہے کیا!

أَتِ لكما و لا تقل لهما أف برحاشيه سورة بن اسرائيل (آيت: ٢٣) مين ملاحظه و-بيك الي اولا دنا خلف كافراولا دموگى -

والصحيح أنها نزلت في كافر عاق لوالديه، قاله الحسن وقتادة . (معالم، ج٤ /ص:٩٦) قال الحسن وقتادة هو الكافر الفاجر العاق لوالديه المكذب بالبعث. (ابن

كثير، ج٤ /ص:٤٤١)

٨ (توتوحيد كي طرح توروز جزار بهي اعقادر كه)

وهما يستغيش الله - نالائق اولادك تفروبد في سے گھبرا كرمومن والدين حق تعالى سے فرياد كررہ ميں وقت رہتے ہيں! فرياد كررہ ہيں ہوتے رہتے ہيں!



S Punt

فَيَقُولُ مَا هَذَ آ إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِيْنَ ﴿ أُولَيْكَ اللَّهِ يُنَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَولُ تو(اس پر)وه كهتا (كيا) همية بس اكلوں ك ذهكو سكے بين والي يهي وه لوگ بين كدأن كے ق عمي ان لوگوں كے ساتھ (الله كا)

فِی آمَم قَدُ خَلَتُ مِنْ قَبُلِهِمْ مِّنَ الْحِنِّ وَالْإِنْسِ النَّهُمْ كَانُوا وَلَى أَمُم قَدُ خَلَتُ مِنْ قَبُلِهِمْ مِّنَ الْحِنِّ وَالْإِنْسِ الْاِنَّهُمْ كَانُوا وَلَا يُوا مُوكَر رَا جوان ہے قبل جنات اورانیانوں میں گزریکے ہیں، بے شک یہ لوگ

خسِرِيُنَ ﴿ وَلِكُلِّ دَرَجِتٌ مِّمَاعَمِلُوُا ۚ وَلِيُوفِيَّهُمُ اَعُمَالُهُمُ

خمارے میں رہے میں اور ہرایک کے لیے ان کے اعمال کے مطابق (الگ الگ) درج ہیں تاکہ (اللہ) ان کے اعمال کی جز ابوری دے

وَهُمُ لَايُظُلُمُونَ ﴿ وَيَوْمَ يُعُرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ الْأَذُهَبُتُمُ

اوران پرظم (کمی طرح کابھی) نہ ہوگا ای اور جس روز کا فرلوگ آگ کے سامنے لائے جا کیں گے کہتم اپنی لذت کی چیزیں

19 (حق وصداتت سے خالی)

هذا \_ لعني يهي وعدهُ آخرت وعذاب آخرت \_

ماهذا إلا أساطير الأولين لين يكياوبى افسانهائك كبن شروع كردي الساطير الأولين لين يكياوبى افسانهائك كبن شروع كردي الساطير وبي نعره جوآج بهى كتفي دوشن خيالول "ك حلق سے فد جب كے خلاف نكل رہا ہے!

٢٠ (جس كا پوراانكشاف جاكرآخرت ميس موا)

القول سے مرادیمی وعید گرفت وعذاب ہے۔

كلمة العذاب . (معالم، ج٤/ص:١٩٦)

أى قول الله تعالىٰ أنه يعذّبهم في أمم . (بحر، ج٨/ص: ٦١)

من الحن جنات پرحاشي پهلي گزر چکے۔

الے اور حشر کی عدالت کے فیصلے رقی رقی حق وعدل پر بنی ہوں گے ظلم، زیادتی، دھاندلی کا گزرہی کہیں نہ ہوگا۔

ولکل سے ملوا۔ ان درجات میں دوزخ اور جنت دونوں کے درج آ گئے۔ اور کل کے تحت میں جنس مومن اور جنس کا فردونوں آ گئیں۔

ES PULL D

طَيْبِيْ كُمْ فِي حَيَاتِكُمُ اللَّهُ نَيَا وَاسْتَمْتَعْتُمْ بِهَا عَلَيْوُمْ تُحْزُونَ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّلْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُلْمُ اللَّلْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلِمُ اللَّلْمُ الللللْمُلِمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُلِمُ

عَذَابَ الْهُون بِمَا كُنْتُمُ تَسُتَكْبِرُونَ فِي الْآرُضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَبِمَا مِزا دَى جَاءً كَ الله لَي كرت تے ادراس ليے كر

كُنْتُمُ تَفُسُقُونَ ﴿ وَاذْكُرُ أَخَا عَادٍ ﴿ إِذْ أَنْذَرَ قَوْمَهُ

تم نافر مانیاں کیا کرتے تھے ۳۳ اورآپ (ان سے ) ذکر کیجئے قوم عاد کے بھائی کا جب کہ انھوں نے اپن قوم کوڈرایا

لیوفیهم ل تعلیل کا ہے، لیمنی بی قیام حشر اور ہرانیک کا اس کے حسب استحقاق درجہ، سب ای لیے ہوگا کہ ہرایک کے حق میں عدل پوراپورا ہوجائے۔

وهم لايظلمون ينبيل موسكا كموس كاجرخواه تخوه كالما والماعداب ياكافركاعذاب خواه كخواه كجوره ادياجائ المافركاعذاب

واستمتعتم۔ استمتاع سے یہال مطلق استمتاع لذات مراد نہیں کہ وہ ہر گرممنوع یا ندموم نہیں، بلکہ صرف وہ استمتاع لذات مراد ہے جوآخرت فراموثی اور خدا فراموثی کی طرف لے جائے، اور جس میں حلال وحرام کا کوئی امتیاز ہی نہ باتی رہ جائے۔

اندهبتم الدنیا۔ یعنی اس طرح اوند سے منہ تم ان دنیوی و مادی لذتوں پر جھکے اور گرے کہا ب عالم آخرت میں عیش سرمدی وراحت ابدی سے لطف اٹھانے کی اپنے میں صلاحیت ہی باقی نہ رکھی ۔۔۔ آیت میں بوی عبرت ہے اُن لوگوں کے لیے جوموجود و فرنگی اور ' ترقی یا فتہ' تو موں کی طرح دنیا اور لذات و نیوی ہی کوانی زندگی کامقصود اور اپن سعی کامنتہا بنائے ہوئے ہیں!

مرشد تھانویؒ نے فرمایا کہ آیت ہے دلالت ذُہد پرنگلتی ہے، نیز اس طرف اشارہ کہ لذات دنیوی میں توسع موجب خطرہے، مگر مطلقانہیں بلکہ حب معاصی کے ساتھ۔ (تھانوی،ج۲/ص:۵۲۲) سام کے غرض میر کہ عذاب جو پچھ بھی ہوگا،انسان کے اپنے کرتو توں کا نتیجہ ہی ہوگا۔

٢



# بِ الْاحْقَافِ وَقَدْ خَلَتِ النَّذُرُ مِنْ بَيْنَ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلُفِهِ اللَّا تَعُبُدُوْآ

ریک کے ووں (کیزمن) میں میں اوران سے بہلے اوران سے بیچے بھی ڈرانے والے گزر میکے ہیں،اس بات سے کے اللہ کے سوا

فسے الأرض كى تصریح سے اشارہ يہ لكلا كہ الله كى بنائى اور بسائى ہوئى زمين پر چلنا پھرنا، رہنا بسنا اور پھرزمين كے فاطرو پروردگارسے تكبر و بعناوت كرنا اور بھى ندموم ہے۔

تستکبرون \_ مفسرتھانویؓ نے لکھا ہے کہ یہاں استکبار سے مراداتکہارعن الایمان ہے کہ عذاب خلودای کے ساتھ مخصوص ہے۔ (تھانوی، ج۲/ص:۵۲۲)

بعنسرالحق۔ کبرواسکبارتو بجائے خود تاحق ہمیشہ ہی ہوگا، قید کے اضافہ سے مرادیہ ہے کہ یہ کرخود تمھارے بشری معیار سے بھی بیجا اور بالکل باطل تھا۔۔۔۔۔ ایمان وطاعت سے بے نیاز ہوکرمحض دنیوی ترقیوں اور یہیں کے سامانِ فلاح و بہبود پر ناز کرتے رہنا، کس درجہ جہل و نا دانی ہے! مسلمیل تو دول کے ہیں۔۔ الاحقاف کے فظی معنی ریگ کے مستطیل تو دول کے ہیں۔

جمع الحِقُف أي الرمل المائل. (راغب،ص: ١٤١)

وهي المستطيل المعوج من الرمال، وقال ابن زيد: هي مااستطال من الرمل كهيئة الحبل. (معالم، ج٤/ص: ٢٠٠)

عرب قديم كے لوگ ايسے مقامات پر بستيوں اور آباد يوں سے نا آشنا نہ تھے۔

یے رب جنوب کے اس طویل علاقے کا نام ہے جوشر قاغر با عمان سے یمن تک، اور شالاً جنوبا نجد سے حضر موت تک، ۳ لا کھ مربع میل کے رقبے میں پھیلا ہوا ہے، اس وسیع خطے کے مغربی حصے کی زمین سرخ رنگ کی ریگ کی ہے، اور یہی علاقہ الا حقاف کہلاتا ہے، ملاحظہ ہو ہفسیر انگریزی۔ حصے کی زمین سرخ رنگ کی ریگ کی ہے، اور یہی علاقہ الا حقاف کہلاتا ہے، ملاحظہ ہو ہفسیر انگریزی۔ انسائیکلو پیڈیا آف اسلام کے جدید ایڈیشن میں ہے کہ جدید جغرافیہ نویسوں کی شخصی میں الا حقاف کا علاقہ رملہ یا الربع الخالی کے سارے علاقے کے مرادف ہے، نہ کہ اُس کے صرف مشرقی صحفے کے، ماشالی ریگتان کے۔ (جلداول ، ص ۔ 20)

أ حسا عساد ۔ لیمنی حضرت ہوڈ پیٹمبر، جن کی قوم کامسکن بھی یمن کے تو دے تھے، اور می**لوگ** اونچے ستون بنائے رہتے تھے۔

## toobaa-elibrary.blogspot.com



ES CUNT E

# إِلَّا اللَّهُ طُإِنِّي آخَافُ عَلَيْكُمُ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيْمٍ ﴿ قَالُوْ ٓ ٱ اَحِفْتَنَا

سمی کی عبادت مت کرو، مجھے تھارے لیے اندیشرای ایراے ( سخت) دن کے عذاب کام من وولوگ بولی کیاتم ہمارے پاس اس لیے آئے ہو

لِتَلُفِكُنَا عَنُ الِهَتِنَا ۚ فَارِنَا بِمَا تَعِدُنَاۤ إِنْ كُنُتَ مِنَ الصَّدِقِيُنَ ۞

كى جميں ہمارے معبودوں سے برگشته كردو،تو جم پرلاداقع كرد (وه عذاب) جس كائم بم سے دعدہ كررہے ہو،اگرتم سے ہو ٢٦

قَالَ إِنَّ مَا الْحِلُمُ عِنْدَ اللَّهِ وَٱبَلِّغُكُمُ مَّا ٱرْسِلْتُ بِهِ وَلَكِنِّي ٓ اَرْبَكُمُ

انھوں نے فرمایا کہ (یہ )علم توبس اللہ ہی کو ہے، میں توشیس وہی پہنچا تا ہوں جس کا پیام دے کر مجھے بھیجا گیا ہے،البتہ تمحیس کود کھتا ہوں

قَوْمًا تَحُهَلُونَ ۞ فَلَمَّا رَاوُهُ عَارِضًا مُّسْتَقُبِلَ اوُدِيَتِهِمُ لْقَالُوا هَذَا

کہتم اوگ نری جہالت کی باتیں کررہے ہو سے پھر جب ان اوگوں نے بادل کواپنی وادیوں کے مقابل آتے دیکھا تو بولے کہ بیتو

وكان هودٌ وقومه ينزلون الأحقاف من رِمال اليمن، وكانوا أهل عمد.

(لسان، ج ۹ /ص: ۱۱٤)

قوم عاد اورمكن عاد برحاشي سورة الاعراف (آيت: ٦٥) ميں گزر چكے۔

کے یہاں یہ بتایا ہے کہ یہ دعوت تو حید کوئی نرالی اور انوکھی چیز تو ہے ہیں ،حضرت ہوڈ سے پہلے بھی اس کی تبلیغ بار بار ہو چکی تھی اور اس کے بعد سے بھی برابر ہوتی چلی آئی ہے،حضرت ہوڈ

ہے بھی عرب خوب واقف تھے۔

اس قوم نے بھی حسب معمول دعوت کی اصل خوبیوں پرغور ہی نہ کیا، بلکہ اُس دعوت کوایئے رواجی پیانے سے ناپ کراس سے بے تحاشاا نکار ہی شروع کر دیا۔

قوم عادا پنے زمانے کے ایک بڑے زبردست تدن کی مالکتھی،اس نے وہی جواب دیا،

جوآج بھی' مہذب ومتمدن' قوموں کی زبان پرچڑھا ہواہے۔

کے حضرت ہوڈ نے فر مایا کہتم عجب اُلٹے بلٹے مطالبے بھے ہے کررہے ہو، میراکام تو صرف عقا کہ تھے کی تبلیغ ہے، یعنی تو حید، رسالت وعقیدہ معاد، تو اُن کی صدافت ومعقولیت پر جھے ہے جتنی جا ہو گفتگو کرلو، باتی مجھے یہ چیلنج دے کر کہ اگر میں سچا ہوں تو تمھارے سر پر ابھی قیامت لا کھڑی کروں ، تم اپنی ہی بے مغزی و بج وہ بہی کا مظاہرہ کررہے ہو!

عَارِضٌ مُ مُطِرُنَا "بَلُ هُ وَمَا اسْتَعُجَلْتُمْ بِهِ لِرِيْحٌ فِيهَا عَذَابٌ الْيُمْ ﴿ بادل ہے جوہم پر برے گانہیں بلکہ یہ تو وہ ہے جس کی تم جلدی مجایا کرتے تھے، (لیعنی )ایک آندھی جس میں درونا ک عذاب ہے تُدَمِّرُ كُلَّ شَيُّ بِأَمُرِ رَبِّهَا فَأَصْبَحُوا لاَ يُرَى إلَّا مَسْكِنْهُمُ مُ كَثْلِكَ وہ برچز کواپنے پروردگار کے حکم سے ہلاک کردے گی، چنانچ وہ ایے ہو گئے کہ بجزان کے مکانات کے اور پچھدد کھنے کوندر ہا، ہم مجرم قوم کو

نَجُزِى الْقَوْمَ الْمُحُرِمِينَ ﴿ وَلَقَدُ مَكَّنَّهُمُ فِيمَا إِنْ مُكَّنَّكُمُ فِيهِ یوں ہی سزا دیا کرتے ہیں ۲۸ اورہم نے ان لوگوں کوجوقدرت دی تھی وہ قدرت تم لوگوں کو نہیں دی

إنما العلم عندالله يعن قيامت كم تعلق تفصيلات وجزئيات كاعلم كدوه كبآئ كا؟ کس وقت آئے گی؟ وغیر ہا،تو یہ تو صرف حق تعالیٰ ہی کے علم میں ہے، نہ کہ میرے علم میں۔

لا عندِي. (قرطبي، ج١٦/ص:٥٠٥)

قوماً تحهلون جهل وجهالت كااردويس ايكمفهوم بيهي چلا مواسم كدوه ناخواندگى كا مُر ادف اور حرف شناس کی ضدہ عربی کے تہ جھلو نکواس مفہوم سے کوئی واسط نہیں ،عربی میں اس کامفہوم ہے نادانی اور بےمغزی کی باتیں کرنا،ضدیا نفسانیت کی بنا برقبول حق سے اغماض کرنا،اور عابلی مشرکانه طریق زندگی پراڑے رہنا۔

أى لاتعقلون ولاتفهمون . (ابن كثير، ج٤/ص:٥١)

من حيث إنكم بقيتم مصرين على كفركم وجهلكم. (كبير، ج٢٨/ص:٢٤) أى عاقبة أمركم لاشعور لكم بها . (بحر، ج٨/ص: ٦٤)

۲۸ توم عادی تباہی کاذکر ہے کہ پہلے تو وہ لوگ بدلی سی اٹھتی ہوئی دیکھ کرخوش ہوئے اور سمجھے کہ بارش کا بادل ہے، کچھہی دیر بعد معلوم ہو گیا کنہیں وہ تو عذاب کا طوفان ہے۔ اودیتھم۔وادی کے فظی معنی اس نشیب کے ہیں جس میں یانی جمع ہوجائے۔ تُدَمّر ....منكنهم يعنى نهكوئى انسان زنده بيا، نهكوئى حيوان، ندان كى وه عالى شان، آراسته

وبیراسته مارتیں ہی باقی رہیں ،صرف اُجڑے ہوئے اور گرے بڑے مکان اور کھنڈر باقی رہ گئے۔



وَجَعَلْنَا لَهُمُ سَمُعًا وَّابُصَارًا وَّاقْئِدَةً " فَمَا اَغُنَى عَنُهُمُ سَمُعُهُ اور ہم نے ان کو کان اور آئکھیں اورول دیے تھے، سو نہ ان کے کان ان کے ذرا بھی کام آئے

وَلَّا آبُصَارُهُمُ وَلَا ٱفْئِدَتُهُمُ مِّنُ شَنَّى إِذْ كَانُوُا يَحُحَدُونَ بِالْنِ اللَّهِ

اورنہ ان کی آئکھیں اورنہ ان کے دل، جب کہ وہ لوگ اللہ کی آیتوں کے خلاف ہٹ کرتے رہے

وَحَاقَ بِهِمُ مَّاكَانُوا بِهِ يَسْتَهُزِءُ وُنَ ﴿ وَلَقَدُ آهُلَكُنَا مَا حَوُلَكُمُ

اورجس (عذاب) کی وہ بنی کیا کرتے تھای نے ان کوآ گھرا ۲۹ اور ہم نے تمھارے گردو پیش کی (اور )بستیوں کو بھی عارت کردیا

کل شیئ ہے مراد جمع اشیانہیں، بلکہ اکثر اشاء ہیں۔

وقمد تستعمل للتكثير والمبالغة نحو تدمر كل شيئ بأمر ربها أي كثيراً .

(أقرب، ج٢/ص:٩٩٩)

ملاحظه موسورة النحل (آيت ٢٩) كا حاشيه ١٠٠ ، نيز سورة النمل (آيت ٢٣) كا حاشيه ٣٠ كـذلك....الـمـحـرمين عام قانون الهي كابھي اعلان كرديا گيا كه ينيبي ہلاكت عادى مجرموں اور نا فر مانوں ہی کے نصیب میں آتی ہے اور اس میں کوئی شخصیص قوم عاد کی نہھی ، جو تو م بھی

نافرمانی کرے گی اسی سزا کی متحق ہوجائے گی۔

بامر ربها\_ اس تصريح في اس حقيقت كوواضح كردياكة ندهى ميس خودكوئي اختيار ندتها ، ندكوئي

الگ دیوتا ہُو ااور آندھی کا ہے، بلکہ یہ جو بچھ بیش آیا،تمام تریرورد گارِعالم ہی کے عکم ہے بیش آیا۔

۲۹ یعنی جب اُن کی ، جوتم ہے کہیں زیادہ صاحب اقتدار و مالک جاہ وحثم تھے ، کوئی عقلی تدبیراور مادی قوت انھیں اس انجام سے نہ بچاسکی تو تم کب تک عذاب الہی سے بچے رہ سکتے

ہوا\_\_\_ے چھٹی اور ساتویں صدی عیسوی کاعرب،قوم عاد وقوم ثمود کے آغاز وانجام سےخوب واقف

تھا،اس لیےاس کے سامنے ان قوموں کی مثالیں خاص طور برمؤ ترتھیں۔

و لقد .....فيه \_ یعنی جوتهزی وتدنی عروج آنہیں حاصل تھاوہ شمصیں کہاں نصیب!

من السعة والبسطة وطول الأعمار وسائر مبادى التصرفات. (روح، ج٢٦/ص:٢٧)

من قوة الأبدان وطول العمر وكثرة المال . (معالم، ج٤ /ص: ٢٠١)



# S Park 2

# مِّنَ الْقُراى وَصَرَّفُنَا اللايْتِ لَعَلَّهُمُ يَرُجِعُونَ ﴿ فَلُولُانَصَرَهُمُ اللَّهِ يُنَ الْمُعُونَ ﴿ فَلُولُانَصَرَهُمُ اللَّهِ يُنَ اور(اپِي) نشانيال بھى پھير پھير كربيان كردى بين كه شايدوه بازآ جائيں سي سوان كى مدان لوگوں نے كيوں ندكى

و جعلنا .....افئدة \_ يعنى برسم كىجسمى وعقلى صلاحيتين أنهيس حاصل تهيس -

اى آلات الدرك والفهم . (مدارك، ص: ١١٢٩)

والمعنى أنا فتحنا عليهم أبواب النعم . (كبير، ج ٢٨/ص: ٢٥)

آیت سے بقاعدۂ عبارۃ النص میر بھی نکلا کہ انسان کو مادی وعقلی جتنی بھی صلاحیتیں اور تو تیں عطا ہوئی ہیں، وہ اس لیے ہیں کہ انھیں رضائے الہٰی کے کاموں میں لگایا جائے ۔۔۔۔۔ اور جولوگ میر نہیں کرتے، بلکہ اپنی عقلی وحسی قو توں کواللہ کی نا فر مانی میں لگائے رہتے ہیں، انجام کاران کے آڑے

كوئى چيزنہيں آسكتى۔

من شیئ یعنی کھی کے لیے ہمنزا کدہ تا کیدنی کے لیے، اور شیئی کتوین تقلیل کے لیے ہے۔ من مزیدہ للتو کید و التنوین للتقلیل . (روح، ج٢٦/ص: ٢٨) یححدون یے ححد کے مفہوم میں وہ انکار داخل ہے جوضد اور ہٹ پر بنی ہو، یعنی آدمی دل

ہے تو قائل ہوجائے ، پھر بھی ضد کی بنا پرانگار کیے چلا جائے۔

الححود نفى ما في القلب إثباته وإثبات مافي القلب نفيه . (راغب،ص:١٠٠)

المبلغ ( کفروشرک اور تکذیب رسول سے ) ( کفروشرک اور تکذیب رسول سے )

ولقد ....القرى يا بلاك اسى جرم كفروتكذيب كى يا داش ميس مواتها \_

ماحولكم من القرى ـ اطراف عرب كي مشهور متدن وبلاك شده قومين قوم عاد، قوم ثمود،

قوم لوط وغيره خيس، جويمن، عمان، عراق عرب، شام وللسطين ميس آبا تحيس \_

اکم میں ضمیر جمع مخاطب سے مراداہل عرب ہیں، جوقر آن مجید کے مخاطب اول تھے۔ و صدر ف نا الآیات ۔ لیعنی ان کے ہلاک کرنے سے قبل بطور فہما ایش و تنبیہ انھیں بار بارآگاہ

مجھی کیا گیا۔ آیات کے تحت میں ہرتم کے دلائل وشواہر آ گئے۔

أى كرّرنا عليهم الحجج وأنواع العبر . (مدارك ص:١١٢٩)



اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهِ قُرْبَانًا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ وَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وَمَا كَانُوا يَفُتَرُونَ ﴿ وَإِذْ صَرَفُنَاۤ إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ الْحِنِّ يَسُتَمِعُونَ اورًا مِنَ الْحِنِّ يَسُتَمِعُونَ اورًا مِنَ الْحِنِّ يَسُتَمِعُونَ اورًا مِنْ الْحِنِّ الْحَالَةِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

الْقُرُانَ عَفَلَمًا حَضَرُوهُ قَالُوآ أَنُصِتُوا عَلَمًا قُضِى وَلُّوا إِلَى قَوْمِهِمُ لِلْهُ الْقُرُانَ عَفَرُمِهِمُ عَنْ لَكُ عَلَمًا قُضِى وَلُّوا إِلَى قَوْمِهِمُ عَنْ لَكُ مَعْ مَرْضَ جب وه لَوَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

أى الحجج والدلائل والعظات. (بحر، ج٨/ص:٦٦)

لعلّهم یر جعون مقصودیتها که وه لوگ اپنے گفروشرک سے باز آجائیں ، پھربھی وہ بازنہ

آئے ، انھیں حرکتوں پرمصرر ہے اور بالآخر ہلاک ہوئے۔

اسل کینی کہیں واقع میں وہ شفیع یا معبود یا صاحب تصرف تھوڑے ہی تھے، بیتو محض جابلی ندہب والوں نے افسانے گڑھ رکھے تھے۔

افک ہے اس مشر کا نہ عقیدے کی کامل تر دید ہوگئ کہ خدائی بھی کوئی تدریجی درجہ بندی کی چیز ہے، اورایک معبودِ اعظم کے ماتحت جھوٹے جھوٹے دیوی، دیوتا اور بھی ہوتے ہیں۔

المدنديسن الهة يعنى انھول نے ان مستيول كومعبوداس غرض سے تراش ركھا تھا كهوه

آڑےوقت کام آئیں گی۔

قرباناً۔ انھیں مستقل خدایہ شرکین بھی نہیں سمجھتے تھے، تقربِ الہی اور وصول إلی اللہ ہی کی غرض ہے انھیں عملاً وہ مرتبددیے ہوئے تھے، جو خداہی کا ہوتا ہے۔

اورغوراورادب سےاس کلام کوسنو)

شانِ نزول کی روایتوں میں آتا ہے کہ بیائس وقت کا ذکر ہے جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اللہ علیہ وسلم اللہ علیہ وسلم اللہ علیہ واللہ علیہ میں طائف تبلیغ دعوت کے لیے تشریف لے گئے تھے، اور بظاہر دہاں سے بالکل ناکام اور شکستہ خاطر واپس آرہے تھے، شب کے وقت مقامِ نخلہ میں آپ قرآن مجید نماز میں



ES PUNT E

مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهُدِى إلَى الْسَحَقِّ وَاللَى طَرِيْقِ مُسْتَقِيْمِ ﴿ وَاللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّاللَّا اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللّ

يْقَوْمَنَا آجِيْبُوا دَاعِى اللّهِ وَامِنُوا بِهِ يَغُفِرُلَكُمْ مِّنْ ذُنُوبِكُمُ اللّهِ وَامِنُوا بِهِ يَغُفِرُلَكُمْ مِّنْ ذُنُوبِكُمُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

وَيُحِرُكُمُ مِّنُ عَذَابِ اللِيمِ ﴿ وَمَنْ لا يُحِبُ دَاعِيَ اللهِ فَلَيْسَ بِمُعَجِزٍ اللهِ فَلَيْسَ بِمُعَجِزٍ الرَّحِيُ وَمَنْ لا يُحِبُ دَاعِيَ اللهِ فَلَيْسَ بِمُعَجِزٍ الرَّحِي تَعْوَظُر كَيْ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

باواز بلند پڑھ رہے تھے کہ جنات کی ایک جماعت کا ادھرے گزر ہوا اور وہ قر آن سننے لگے۔ ملاحظہ ہول سورۃ الاعراف (رکوع:۲۲) کے حاشیے۔

حضروه \_ لعنقرآن پڑھے جانے کے موقع پرآگئے۔

نفراً من الحن نفر كااطلاق صرف چھوٹی ی جماعت پر ہوتا ہے، تین سے لے كروس افرادتك ـ

عدة رجال من ثلاثة إلى عشرة . (جوهري، ج٢/ص:٨٣٣)

اوردس ہےزا کد پراس کااطلاق نہیں ہوتا۔

ولا يقال نفر في مازاد العشرة من الرخال . (أقرب، ج٢/ص:١٣٢٨)

ملاحظه موحاشيه لي سورهُ جن \_

سوس یعن قرآن کی اہمیت ہے مطلع کرنے اوراس کے احکام کی نافر مانی کے نتائج سے خبر دار کرنے کے لیے۔

مہر ملے آنے کے بعد عذات ایمان لے آنے کے بعد عذاب اللہ سے نے جا کہ بنات ایمان لے آنے کے بعد عذاب اللہ سے نے جا کیں اس باب میں ناطق وصر کے نہیں کہ ایمان لانے پر جنت میں بھی داخل ہوجا کیں گے، اُن کے دخول جنت کے باب میں خاموثی ہے، امام ابوحنیفہ سے ای غایت



# 

نہیں ہراسکتا، اورنہ اللہ کے سوا کوئی حامی ہوگا، یہی لوگ تو صریح گمراہی میں (بڑے ہوئے) ہیں 🌇

احتیاط کی بنا پر جنات کے دخولِ جنت کے بارے میں سکوت وتو قف منقول ہے۔

قال أبوحنيفة لا ثواب لهم إلا النحاة من النار لهذه الآية . (مدارك، ص: ١٦١) وقال النسفى فى التيسير توقف أبوحنيفة فى ثواب الحن فى الحنة ونعيمهم لأنه لااستحقاق للعبد على الله تعالى ولم يقل بطريق الوعد فى حقهم إلا المغفرة والاجارة من العذاب، وأما نعيم الحنة فموقوف على الدليل . (روح، ج٢٦/ص: ٣٣) البتدوسر المكمذ في جنات كمستق جنت بون كوبلا تامل شليم كرليا م

قال النووى في شرح مسلم والصحيح أنهم يدخلونها ويتنعمون فيها بالأكل والشرب وغيرهما، وهذا مذهب الحسن البصرى ومالك بن أنس والضحاك وابن أبي ليلي وغيرهم . (روح، ج٤/ص:٥٣)

وقال مالك وابن أبي ليلي وأبويوسف ومحمد رحمهم الله لهم الثواب والعقاب وعن الضحاك أنهم يدخلون الجنة ويأكلون ويشربون . (مدارك،ص:١٣١)

إلى الحق\_الحق مراداصول دين بي، يعنى عقائداساس\_

من العقائد الصحيحة . (روح" ج٢٦/ص:٣٢)

أى في الاعتقادات . (ابن كثير،ج٤/ص:١٥٣)

إلى طريق مستقيم طريق مستقيم عمرادتفصيلات شريعت بي يعنى احكام عبادات

ومعاملات وغير ہا۔

من الأحكام الفرعية أو مايعمها وغيرها من العقائد . (روح، ج٢٦/ص:٣٣)
ای فی العمليات . (ابن كثير، ج٤/ص:١٥١)
داعی الله همرادرسول الله كامونا ظاهرى هم قرآن مجيد بھی مرادموسكتا ہے۔
داعی الله سے مرادر وضورِ حق وقیام دلائل كے دائى حق كی بات پركان نہيں دھرتے
اوراس كى تكذیب بیس گے ہوئے ہیں)

اَوَلَهُ يَرَوُا اَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْاَرْضَ وَلَمُ يَعْىَ بِخَلْقِهِنَّ كيان لوگوں نے بينہ جانا كەللەجس نے آسانوں اورزمين كوپيدا كيااوران كے بيدا كرنے سے ( ذرائجي ) نة تعكا

بقدِر عَلَى أَن يُحَيُّ الْمَوتَى البَيْ اللَّي إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَنَّى قَدِيْرٌ ﴿ وَيَوْمَ وہ اس پر بھی قدرت رکھتا ہے کہ مردول کوزندہ کردے، کیول نہیں بے شک وہ ہر چیز پر قادر ہے ۲۳ اور جس روز

يُعُرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ اللَّهِ سَ هَذَا بِالْحَقِّ عَلَى النَّارِ اللَّهِ اللَّهِ کا فرلوگ دوزخ کے سامنے لائے جائیں گے (اوراُن ہے بوچھاجائے گا) پر حقیقت ہے یانہیں؟ وہ کہیں گے کہ بے شک ہے

وَرَبِّنَا طَعَالَ فَلُوُقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمُ تَكُفُرُونَ ۞ فَاصْبِرُ كَمَا صَبَرً

ہم کوتم ہے ہمارے پروردگار کی، (تب)وہ ارشاد کرے گا کہ اچھاتو چکھوعذاب اپنے کفر کے بدلے میں سے آپ مبر سیجئے جیسا کہ

٢ ٢ (تووه وقت مناسب يرمُر دول كے زنده كرنے يرقادر كيول ند موگا؟) لعنی امکانِ بعثت توقدرتِ فق کے مشاہرہ آثارے بالکل ظاہر ہے۔

الذى حلق السموات والأرض - ساراكار خانة كائنات اس كابيدا كيابوا بـ

ولم يَعُي بخلقهن - بير ديد إس يهودي اور ميحي عقيد على كه خداج وروز مين آفرينش

کا ئنات کے بعد تھک گیا تھا،اور ساتویں دن اس نے آ رام کیا۔ملاحظہ ہوتفسیر انگریزی۔

بلی ....قدیر یر دید . ب شرک قوموں اور جا ہلی فلسفیوں کے اس زعم کی کہ خداموجود

توہے، کین اس کی قدرت محدود ہے اور اس کے اختیار ات ایک خاص درجہ اور حدسے زیادہ ہیں۔

یورپ میں ایک گروہ (Deists) (یزدانیوں) کے نام سے گزراہے، بیلوگ وجودِ باری

کے تو قائل تھے، کیکن جزا دسزائے آخرت اور رسالت وغیرہ کے منکر ، قدیم قوموں میں بھی میے گمڑہی اچھی خاصی شائع رہی ہے۔

کسل اوراس کفر میں آخرت وجہنم کا انکار بھی داخل ہے۔ هذا \_ لیخی بیعذاب جس کااب وقوع ہور ہاہے۔

أليس هذا بالحق لعنى حقيقت سدوحيار مونے كے بعداب بھى تمھار دومى دلاكل قائم بين؟

و الريالية

## £5 254.00 C

### أُولُوا الْعَدْرُم مِنَ السُّسُلِ وَلاَتَسَتَعُجُلُ لَّهُمُ طَّ كَانَّهُمُ يَوْمَ يَرُونَ مت دالے پیمردل نے مبرکیا تھا ادران لوگوں کے قت میں جلدی نہیج کی جس دوزیدد کھیل گے اُس (عذاب) کو

انقام الهيك)

امت اسلامیه کی نفرت کے خیال ہے آپ کے دل میں تقاضا طبعًا پیدا ہوتا تھا کہ خالفین معاندین برگرفت اگر جلد ہوجاتی تواجھا تھا۔

فاصبر .....الرسل محققین عارفین نے کہا ہے کہ صبر بدرجہ کمال انبیائے کرام کی خصوصیات میں سے ہے، انبیاء کی سی عالی ہمتی نہ سی غیر نبی کی قدرت میں ہے اور نہ وہ اس پر مامور ہے۔ اولیو اللعزم من الرسل من تبعیضیہ بھی ہوسکتا ہے، اس صورت میں مراد نتخب مشاہیر سل سے

اولوالعزم من الرسل من مبعيضية بي جوسلبائي، المحورت ين فراد عب عابيرون المسلم المران كالعين من الرسل من مبرون المسلم المران كالعين مين اختلاف من مفسرين كي ايك بردى جماعت الى تركيب كي طرف كن م-

وعن عطاء الخراساني والحسن بن الفضل والكلبي ومقاتل وقتادة وأبي العالية وابن جريج وإليه ذهب أكثر المفسرين أن من للتبعيض فأولوا العزم بعض الرسل عليهم السلام، واختلف في عدتهم وتعيينهم على أقوال. (روح، ج٢٦/ص: ٣٤)

وقد اختلف فی تعداد أولی العزم علی اقوال . (ابن کثیر، ج٤/ص:٥٥)

اور جائز ہے کہ من کو بیانیہ بھی سمجھا جائے ،اس صورت میں اولوا العزم کا اطلاق سارے، ی انبیاء پر ہوگا محققین کی ایک مخضر تعداد نے اسی ترکیب کوچے مانا ہے۔

أو للبيان فيكون أولوا العزم صفة الرسل كلهم . (مدارك، ص: ١٣١) ومن بيانية فيكون أولوا العزم صفة جميعهم، وإليه ذهب ابن زيد والحبائى وجماعة . (روح، ج٢٦/ص: ٣٤)

وقد يحتمل أن يكون المراد بأولى العزم جميع الرسل فتكون من لبيان الحنس (ابن كثير، ج٤/ص:٤٥١)

قال ابن زيد كل الرسل كانوا أولى العزم لم يبعث الله نبياً إلا كان ذا عزم وحزم وراى و كمال عقل، وإنما أدخلت من للتجنيس لا للتبعيض. (معالم، ج٤/ص:٢٠٧)

205

مَايُوعَدُوكُ لَمُ يَلْبُثُوآ إِلَّاسَاعَةً مِّنُ نَّهَارٍ \* بَلْغٌ \* فَهَلَ يُهُلَكُ

جس كاان بوعده كياجار باب واس وقت (الميس ايسامعلوم وكا) كويا دن بحرين كل ايك كمرى رب بيس (بيالله كى طرف س) تبلغ ب

إِلَّا الْقَوْمُ الْفْسِقُونَ ﴿

بربادتودی ہوں کے جونافر مان ہوں کے ۲۹

اوراتمام جت كے بعد بھى نافر مان بى رہيں گے)

کانهم ....نهار یعنیمشامرهٔ عذاب آخرت کے وقت دنیوی زندگی کی طویل سے طویل

مدت بھی چیم زون کی معلوم ہوگ۔

بلغ يعنى رسولول كى معرفت اتمام جحت موچكار

هل يهال سوالينهين، نافيه، نافيه، منهين "معنى مين ـ

أي لا. (جلالين، ص:٦٧٢)

الف اسقون يهال مراد محض كنها رئيس، بلكه دائرة اسلام سے خارج رہنے والے كا فرمراد بيں، جن يرتبلغ حق كاكوئي اثر بى نه ہوا۔

أى المشركون الخارجون عن الاتعاظ به والعمل بموجبه . (مدارك،ص:١٦٢١)

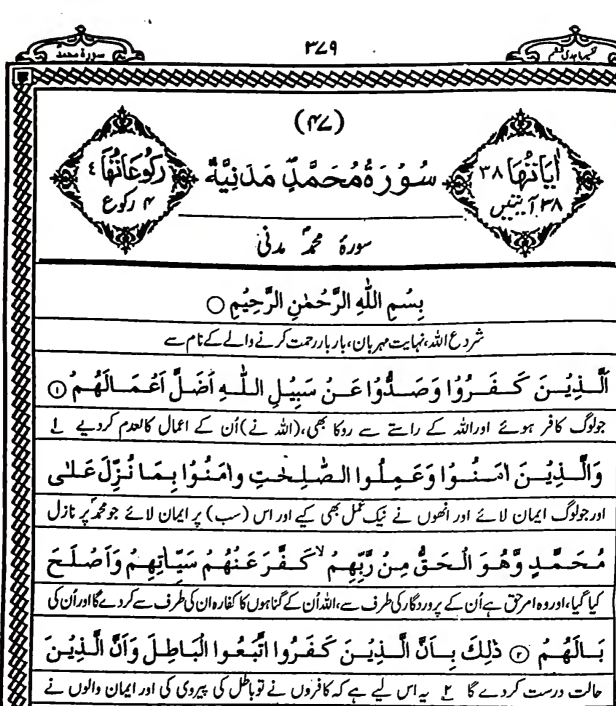
أى الكافرون . (جلالين،ص:٦٧٢)

فاسق کااصطلاحی مغہوم،اے کافرے متازکرنے والاتوبہت بعد کا ہے،قرآن مجیدیں

وہ اپنے وسیع وعمومی مفہوم میں آیا ہے، مطلق نافر مان کے مرادف۔

اورای بناپر بیآیت ہرکلمہ کو کے لیے ایک بوی مایر تسکیس مجھی گئی ہے، اس لیے کہ آیت میں ہلاکت محدود کردی گئی ہے منکروں بر۔

قال الزحاج تأويله لايهلك مع رحمة الله وفضله إلا القوم الفاسقون، ولهذا قال قوم: ما في الرحاء لرحمة الله أقوى من هذه الآية . (معالم، ج٤/ص:٨٠٢)



لے لیمی جن اعمال کو یہ غیر مسلم اپنے خیال میں نیک اور صالح سمجھ رہے تھے، وہ آخرت میں انکشاف حقیقت کے وقت بے وزن اور ناکارے نکے، اور اس لیے بالکل غیر مقبول تھہرے۔
الذین الله منکرین کے سرداروں کی بیعادت ہرز مانے میں رہی اور اب بھی ہے۔
و صدوا عن سبیل الله یہ خیال رہے کہ خیط اعمال کے لیے، اعمال کے نامقبول تھہر جانے
کے لیے محض کفر کافی ہے۔ دوسروں کو ایمان سے روکنا نیاس کی شرط نہیں ہے، یہ تو اُن سردار اب کفر کی محض واقعی حالت کا بیان ہے۔

٢ (دنياوآخرت دونول يس)

## toobaa-elibrary.blogspot.com

Similar Co

کفّرعنهم سیآتهم یعنی ان کے گناموں سے درگز رکردےگا ۔۔۔ گناموں سے درگز رکردےگا ۔۔۔ گناموں سے باک تو بجز انبیائے معصوبین کے اورکوئی ہونہیں سکتا، چنانچہ یہاں تو قر آن مجید "سیات" کو کھلم کھلا الذین آمنوا و عملو الصلخت (مونین صالحین) ہی کی جا ب منسوب کررہا ہے۔ مونین صادقین کے فخر دشرف کے لیے ہی اس قدر کافی ہے کہ ان کے انمال صالحہ کے انبار عظیم کے ساتھ جو گئے چئے موئے دشرف کے لیے ہی اس قدر کافی ہے کہ ان کے انمال صالحہ کے انبار عظیم کے ساتھ جو گئے چئے موئے چند گناہ ہوں گے، وہ بالکل معاف کرد ہے جائیں گے۔

و آمنوا بما نزل علی محمد مطلق 'ایمان' کالفظ پھر ذرامبھم تھا،اور بیسوال باقی رہ استواب باقی رہ جا تا تھا کہ ایمان سے مرادکس پرایمان لانا ہے،اس لیے پوری تصریح کے ساتھ ارشادہوگیا کہ ایمان اس تنزیل پرلایا جائے، جومحد کے کرآئے ہیں، بغیراس کے ایمان معتر نہیں۔

وهو دليل على أنه شرط في صحة الإيمان بعد بعثته صلى الله عليه وسلم. (ابن كثير، ج٤/ص:٥٥١)

إعلام بأنه لايصح الإيمان و لايتم إلا به . (بحر، ج٨/ص ٢٧٠)
محمد مسمى كى مجوبيت ومرجعيت سے قطع نظر خوديه اسم پاك بھى كتنى خوبيوں كا جامع ہے!
عرب ميں چونكه بيروايت آپ كى ولادت سے قبل ہى پھيل چكى تھى كه نبى آخر الز مال اى اسم سے موسوم ہوں گے، اس ليے بہتوں نے اپنى اولا دكانام اسى لا لچ ميں محمد ركھنا شروع كرديا تھا، چنانچه سفيان بن مجاشع كى بابت منقول ہے كہ جب وہ ملك شام ميں ايك راہب كے ہاں الر اورداہب نے ان كى خوش تقريرى اور عقل وفہم سے مسرور ہ وكران كانسب پوچھا، اور انھوں نے اپنے كو قبيلة ممنر كى جانب منسوب بتايا، تو راہب نے خبر دى كہ عنقريب عرب ميں ايك بيمبر كا ظہور ہ وگا، جن كانام محمد كى جانب منسوب بتايا، تو راہب نے خبر دى كہ عنقريب عرب ميں ايك بيمبر كا ظہور ہ وگا، جن كانام محمد كى جانب منسوب بتايا، تو راہب نے خبر دى كہ عنقريب عرب ميں ايك بيمبر كا ظہور ہ وگا، جن كانام محمد كى جانب منسوب بتايا، تو راہب نے خبر دى كہ عنقريب عرب ميں ايك بيمبر كا ظہور ہ وگا، جن كانام محمد كى جانب منسوب بتايا، تو راہب نے خبر دى كہ عنقريب عرب ميں ايك بيمبر كا ظہور ہ وگا، جن كانام محمد كى جانب منسوب بتايا، تو راہب نے خبر دى كہ عنقريب عرب ميں ايك بيمبر كا ظہور ہ وگا، جن كانام محمد كى جانب منسوب بتايا، تو راہب نے خبر دى كہ عنقريب عرب ميں ايك بيمبر كا ظہور ہ وگا، جن كانام محمد كى جانب منسوب بتايا، تو راہب نے خبر دى كہ عنقريب عرب ميں ايك بيمبر كا ظہور ہ وگا كانام محمد كى جانب منسوب بتايا، تو راہب نے خبر دى كے عنوب ميں ايك بيمبر كا طوب عن كانام محمد كانام محمد كى جانب منسوب بتايا، تو راہب نے خبر دى كو تو كانام محمد كى حانب منسوب بتايا كانام كو تھا كو تو توں كے توں كو توں كے توں كے توں كے توں كے توں كو توں كے تو

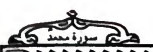
ابن حبیب نے اس طرح کے چھنام اور درج کیے ہیں: (۱) محمد بن عربین عوارۃ (۲) محمد بن خزاعی (۳) محمد بن خراعی (۳) محمد بن عقبہ بن امیہ (۵) محمد بن خرائی (۳) محمد بن مران بن مالک (۴) محمد بن عقبہ بن امیہ (۵) محمد بن خراعی کے لیے لکھا ہے کہ وہ اشکر ابر ہہ میں ہاتھی لیے ہوئے تھا۔

اور ابن سعد نے بھی الطبقات الکبیر (جزءاول) میں ایک مستقل عنوان کے ماتحت ایسے اور ابن سعد نے بھی الطبقات الکبیر (جزءاول) میں ایک مستقل عنوان کے ماتحت ایسے لوگول کے نام کھے ہیں، جن کا نام امید نبوت محمد کی میں جاہلیت میں محمد رکھ دیے گئے تھے، اس فہرست

موگا۔اس پرسفیان نے اپنے کانام محدر کھلیا۔ (ابن حبیب من: ١٣٠٠)



### toobaa-elibrary.blogspot.com



# اَوُزَارَهَا ثُمُّ ذَلِكَ شُولَويَشَاءُ اللّٰهُ لَا نُتَصَرَمِنُهُمُ لَوَلْكِنُ لِيُبُلُواْ

ا بن ہتھیارر کھ دے (بی تھم)ای طرح ہے فی اوراگراللہ کی مثبت ہوتی توان سے انتقام لے لیتا، لیکن (تھم اس لیے دیا) تا کہتم میں سے

ضرب مصدرالین معنی امر کے دے رہاہے۔

المصدر بمعنى الأمر. (أبوالبقاء، ص: ٤١٨)

حتی إذا اُنسنتموهم۔ اس انسحان یا کافی خونریزی کامعیار فقہاء نے بیقر اردیا ہے کہ اب اگر قبل کے بجائے قید ہی پراکتفا کی جائے تو جب بھی غلبہ کفار اور مضرت مسلمین کا احتمال نہ رہے۔

ذلك حين لا تبقى شوكة للمشركين. (مدارك، ص:١٣٣)

اس حکم آل وخوں ریزی ہے بی بھورتیں اور زیادہ بوڑھے یعنی غیر مقاتلیں مستنی ہیں۔ فشدو الوٹاق یعنی انھیں خوب احتیاط وہوشیاری سے اپنی قید میں رکھو۔۔۔۔ بیفظی معنی مراز نہیں کہ ہمیشہ انھیں رتی سے ہائدھ ہی کررکھو۔

کے بینی می تھم جہادوقال اسی طرح اور انھیں صورتوں کے ساتھ فرض ہے۔

أى الأمر ذلك . (بيضاوى، جه/ص:٧٧)

فیام است فدا قریق و اسیری کے بعد اب تھم رہائی ہی کا ہے ،خواہ باغذِ معاوضہ وفدیہ ،خواہ بوز معاوضہ وفدیہ خواہ یوں ہی بلامعاوضہ اسلام تول کرلیں یا محض اتنا ہی کرلیں کہ حکومت اسلامی کی اطاعت تبول کر کے ذمیت کے حقوق حاصل کرلیں تو اب نہ اُن کا قتل جائز رہے گا اور نہ قید ہی اب وہ آزاد ہیں۔

نقہاء نے یہال متعدد صورتیں لکھی ہیں اور انتخاب کا اختیار حسب مصالح امت، امام مسلمین کے ہاتھ میں چھوڑ اہے۔ وہ چا ہے تو آل کردے، چا ہے غلام بنا لے، چا ہے اول ہی چھوڑ دے، چا ہے مالی معاوضہ لے کرچھوڑ ہے، چا ہے مسلمان قید یوں کے تباد لے میں چھوڑ ہے۔ حتی تضع الحرب أو زارها۔ یعنی کا فرمقاتل ہتھیارڈ ال دیں، خواہ دین اسلام قبول کر کے ،خواہ اسلام کی حاکمیت و حکومت قبول کر کے۔

أى حتى يسلموا ويسالموا. (معالم عن الكلبي، ج٤/ص: ٢١٠)



## بَعْضَكُمْ بِبَعْضِ وَالَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَلَنُ يُضِلَّ ايك كادوس كذريع سامتان كرك إلى اورجولوگ الله كى راه يس مارے جاتے بي الله ان كا عمال كو برگز

اَعُمَالَهُمُ ۞ سَيَهُ دِيُهِمُ وَيُصلِحُ بَالَهُمُ ۞ وَيُدُجِلُهُمُ الْجَنَّةَ عَرَّفَهَا

ضائع نہ کرے گا بے (اللہ )انھیں سنجالے رہے گا اور ان کی حالت درست رکھے گا اور انھیں جنت میں داخل کرے گا،جس کی انھیں (خوب) پہچان

حتى لايبقىٰ إلا مسلم أومسالم. (معالم عن الفراء، ج٤/ص: ٢١٠) أن يسلم الكفار أو يدخلوا في العهد. (جلالين، ص: ٦٧٣) معنى بهي كي ين كه جب ان كازورتوث جائع-

أى لايبقى شوكة لهم . (بحر، ج٨/ص:٥٧)

السحرب بینکته محوظ رہے کہ قرآن مجیدنے جہاں کہیں بھی حرب یااس کے مشتقات کا استعال کیا ہے، کا فروں ہی کی جنگ کے سلسلے میں کیا ہے، مسلمانوں کی جنگ کے لیے قتال وغیرہ

دوسرے لفظ آئے ہیں۔





# لَهُمْ ﴿ يَسَايُهُمَا الَّذِيْنَ الْمَنُوآ إِنْ تَنْصُرُوا اللَّهُ يَنْصُرُكُمْ وَيُثَبِّتُ كَادِرَ عَالَا اللَّهَ يَنْصُرُكُمْ وَيُثَبِّتُ كَادِرَ عَالَا اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ الله

### اَقُدَامَكُمُ ﴾ وَالَّذِينَ كَفَرُوا فَتَعُسَّا لَّهُمُ وَاضَلَّ

جمائے رکھے گا و اور جولوگ کافر ہیں ان کے لیے بربادی ہے اور (اللہ) ان کے اعمال

﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﷺ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ الللَّهُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

أى إن تنصروا دينه ورسوله . (بيضاوي، جه اص:٧٧)

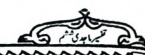
بنصر کم ۔ لیمی غلبہ ویا مغلوبیت، ہر حال اور ہر صورت میں تائیدِ خداوندی تمھار ہے ساتھ رہے گ ۔

نصرة الله اور نصرة العبد پر ملاحظہ وں سورة الحج، آیت ہم پر لینصر ن الله من بنصره کے حاشے ۔

یشبت أقدام کم ۔ فن حرب کے جانے والے خوب جانے ہیں کہ میدانِ جنگ میں گتی
اہمیت عظیم اسی ہمت اور ثابت قدمی کو ہے ۔۔۔۔۔۔مسلمانوں کی اس ثابت قدمی پراغیار کی شہادت
کے لیے ملاحظہ وقفیر اگریزی ۔

محققین عارفین نے کہا ہے کہ بیٹا بت قدمی رکھنے کا وعدہ عام ہے ہر شعبۂ زندگی کے لیے، محض میدانِ جنگ کے ساتھ محض میدانِ جنگ کے ساتھ خصوص ومحدود نہیں۔اللہ کے دین کی نفرت کرنے والوں کے ساتھ نفرت اللہ کارگاہ زندگی کے ہرلمہ میں موجودر ہے گی،خواہ وہ وسوسۂ شیطانی ہو یالغزش نفسانی۔ هو علی حجة الإسلام. (مدارك، ص: ۱۳۲)





# أَعُمَالَهُمْ ۞ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُوا مَا آنُزَلَ اللَّهُ فَأَحْبَطَ آعُمَالَهُمْ ۞

كالعدم كرديكا ولي بياس سبب كدانهول في الله كاتار بوع (ادكام) كونا كوارجانا سواس في ان كاعمال كواكارت كرديا ال

أَفْسَلُ مُ يَسِيُ رُوا فِسِي الْآرُضِ فَيَسنُظُرُوا كَيُفَ كَسانَ عَاقِبَةُ الَّذِيْنَ

كيا يه لوگ زمين پر چلے پھرے نہيں جويہ ديھتے كہ جولوگ ان سے پہلے ہوگزرے ہيں ان كا

مِنْ قَبُلِهِمُ طُوَمَّرَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ وَلِلْكُفِرِينَ اَمُثَالُهَا ۞ ذلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ

کیا انجام ہوا ،اللہ نے انھیں ہلاک کر مار ااور (ان ) کافروں کے لیے بھی ایے ہی (معاملات) ہونے کو ہیں کالے بیاس سب سے کہ اللہ

والمراد يقويكم أويوفقكم للدوام على الطاعة. (روح، ج٢٦/ص:٣٤)

ا آخرت میں)

چنانچہ جب وہ ا<sup>نک</sup>شانے حقائق کی گھڑی سامنے آئے گی تو منکرین کواپنے جن جن نیک اعمال پر تکیہاورغر ہ تھا، وہ سب بے وزن اور نا کارے ثابت ہوں گے۔

فت عساً لہہ۔ یہ بربادی انجام کے لحاظ ہے تو یقیناً ہوگی ، باقی اس کے وقوع کا اختال تو مستقبل قریب میں بھی ہے ، اور شرکین ترب کو اپنے سارے ساز وسامان کے باوجود بار ہااس کا تجربہ بھی ہوکرر ہا۔ تعسا کے مصدر ، کین ماضی کے متنی ہیں۔

والمصدر بمعنى الماضى مثل تعساً . (ابوالبقاء، ص: ١٤)

الے (اس کیے کہان سارے اعمال کا مبنیٰ ومنشاتو کفر ہی تھا، جو بغاوت کی فرداعلیٰ ہے)

کرهوا \_ کراهت سے بہال کراہت طبعی مراذبیں، بلکہ کراہت عقلی مرادب، جس کا

اظہار کا فرکے نہ صرف عمل ہے بلکہ عقیدے ہے بھی ہروقت ہوتار ہتا ہے۔

میرحقیقت انجیم طرح ذہن نثین کرلینا چاہیے کہ کافر کے سارے ہی اعمال،خواہ بظاہر کتنے ہی خوشنما ہوں، چونکہ بے بنیاد ہوتے ہیں، یعنی ان کی بنیاد اطاعت الهی نہیں ہوتی، اس لیے قدرة سب برکار، بے نتیجہ و برباد ہی ثابت ہوکرر ہیں گے۔

اس کیے کہ گفر جوعلت ہلاکت وبربادی ہے، وہ إن میں اور أن میں مشترک ہے)

مَـوُلَـى الَّـذِيُـنَ امَنُـوا وَأَنَّ الْكَفِرِيُـنَ لاَ مَوْلَى لَهُمْ أَ إِنَّ اللَّــةَ ايمان والوں كا كارماز ہے اور كافروں كا كوئى كارماز نہيں سالے بے شك اللہ

یُدُخِلُ الَّذِیْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحِيّ جَنْبٌ تَجُرِی مِنُ تَحْتِهَا اُن لوگوں کو جوایمان لائے اور انھوں نے نیک مل کے، باغوں میں داخل کرے گا جن کے نیچ ندیاں پڑی

الْاَنُهُرُ طُوَالَّذِيْنَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَيَاكُلُونَ كَمَا تَاكُلُ الْاَنْعَامُ الْاَنْعَامُ بِهِرى مول گادر جوكافرين وه فق وقى وَيَاكُلُ الْاَنْعَامُ بِهِرى مول گادر جوكافرين وه فق وقى وقى كرر به بين اوركها (يي) ربي بين جمل حرج يا عكمات (يين) بين

وَالنَّارُ مَثُوًى لَّهُمُ ﴿ وَكَايِّنُ مِّنُ قَرِيةٍ هِلَى أَشَدُّ قُوَّةً مِّنُ قَرُيتِكُ النَّا مُثُولًا عَلَى اللَّهِ الرَيْقِ مِي اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللللَّالِمُ الللللللِّلْمُ اللَّالِمُ اللللللِّلْمُ الللللْلِلْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُولِللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّالِمُ الللْمُ الللِّلْمُ اللَّالِمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّا الللل

کیف .....فلبھم۔ علم آثارِ قدیمہ آج جن جن قوموں کے کھنڈر اور ویرانے ڈھونڈ ڈھونڈ کرنکال رہا ہے، وہ سب قومیں اپنے اپنے زمانے میں تہذیب وتدن اور ترقی ودولت کی چوٹی پر پنچی ہوئی ،کین منکر و نافر مان ہی ہوئی ہیں۔

أمثالها بير مثلبت صرف وقوع عذاب كے لحاظت ارشاد موئى ہے، ندك نوعيتِ عذاب كے لحاظت الله الله الله من قبله م يعنى نافر مان وخدا فراموش پُرقوت قوميں - الله ين من قبله م يعنى نافر مان وخدا فراموش پُرقوت قوميں - الله يعنى بالآخران كے كام آسكے )

باَن .....آمنوا\_اوروہی الله دنیاوآخرت میں مونین کے کام بنا تار ہتا ہے۔

أى نصرالمومنين وسوء عاقبة الكافرين. (مدارك، ص: ١٦٣٤)

اس لیے کہ انھوں نے ساری زندگی سوال آخرت اور اپنی ذمہ داری سے بالکل فیر ہوکر گزاری تھی) ۔ فیکر ہوکر گزاری تھی)

باكلون - تأكل، أكل كاترجمه دونول جگه اردومحاورے كے لحاظت كاتے بين "ك

ہوسکتا ہے۔

toobaa-elibrary.blogspot.com



# الَّتِي ٓ اَخُرَجَتُكَ \* اَهُ لَكُنْهُمُ فَلَا نَاصِرَ لَهُمُ ﴿ اَفْمَنُ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ

جس (ئے رہنے والوں) نے آپ کو (وہاں سے) نکالا ،ہم نے انھیں ہلاک کر دیا اورکوئی ان کا مددگار نہ ہوا کا تو کیا جولوگ اپنے پروردگار کی طرف سے

یت متعون تمتع یہاں مطلق عیش کے مرادف نہیں، بلکہ اس میں وقی لذت اور لطف عاجل کامفہوم شامل ہے، اس لیے ترجمہ بجائے عیش کے خوش وقی سے کیا گیا۔

کما تأکل الأنعام۔ کھا تا پیاتو مومن بھی ہے، اس تثبیہ نے کافر کے کھانے کو سلم کے کھانے سے بالکل الگ کردیا۔ اور یہ وہی فرق ہے جیسے شخ سعدی نے بھی اپنے ایک مشہور شعر میں واضح کردیا ہے۔ خوردن برائے زیستن وذکر کردن است تو معتقد کہ زیستن از بہر خوردن است

منکر وخدافراموش کے آگے ذمہ داری کوئی نہیں ہوتی ، اُسے ہر طرح بس اپنی ہوس بجھانا ہوتی ہے۔ پید ہی کاسوال اس کے لیے پہلا اور آخری سوال رہتا ہے، بہ خلاف اس کے مومن اپنی ذمہ داریوں سے کسی حال میں غافل نہیں ہوتا \_\_\_\_\_ آمدنی کے ذریعے جائز ہیں یانا جائز ، خرچ کن کن چیزوں میں ہورہا ہے ، کھانے پینے کی غایت ومآل کیا ہے؟ غرض حلال وحرام کے حدود وقیود اس کے لیے قدم قدم پر ہیں۔

چو پایوں کا مقصد زندگی میں بجز کھانے پینے اور افز ایش نسل کے بچھ ہیں ہوتا ، انھیں اور کسی غرض وغایت ہے کوئی بحث ہی نہیں ہوتی ۔ انسان صاحب عقل وفہم ہے ، اُس کے لیے کھانا پینا حاصل زندگی نہیں ، بلکہ زندگی کے پروگرام کا صرف ایک محدود جز ہوتا ہے ۔ فکر آخرت ، مومن کو زندگی کے اور مارے شعبوں کی طرح ، کھانے پینے کے باب میں چو کنا اور بیدار رکھتی ہے ، آخرت فراموشی میں بڑکر جو اہل حکومت واہل سیاست روئی ہی کے مسئلے کے طل میں گے رہتے ہیں ، اور پیٹ کے سوال کو سب سے بروا سوال سجھتے ہیں ، وہ الفاظ اور اصطلاحات کیسے ہی شاندار بولیں ، بہر حال ہیں انعام یا چویا یوں ہی کی سطح شعور ہے۔

ملے (تو آپ کے ہم وطن کس زعم و پندار کی غفلت میں پڑے ہوئے ہیں!) اشد قو ہ ۔ جسمانی ، مادی ، مالی ،عددی ، ہراعتبار سے ان اہل مکہ سے برتر قومیں ۔ قریتك التى أخر جتك قریه سے مراد مكہ كا ہونا بالكل ظاہر ہے ، اور مكہ پر جغرافی حاشيے

پہلے گزر تھے۔

مِّنُ رَّبِّهِ كَمَنُ زُيِّنَ لَهُ سُوَّهُ عَمَلِهِ وَاتَّبَعُواۤ اَهُوَآءَ هُمُ ﴿ مَثَلُ الْحَنَّةِ واضح دلیل پر ہیںوہ ان لوگوں کی طرح ہوجائیں گے جن کی بڑلمی ان کی نگاہ میں خوشنا کردی گئی ہے اوروہ اپنی نفسانی خواہشوں پر چل رہے ہیں کیا جس جنت الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ لِفِيهَا ٱنْهِرٌ مِّنُ مَّاءَ غَيْرِ اسِنٍ وَٱنْهِرٌ مِّنُ لَّهِنٍ کامتقیوں ہے وعدہ کیا جاتا ہے اس کی کیفیت رہے کہ اُس میں ندیاں متغیرنہ ہونے والے پانی کی ہوں گی،اورندیاں ذا نقدنہ لَّمُ يَتَغَيَّرُ طَعُمُهُ ۚ وَٱنْهِرْ مِّن خَمْرِ لَّذَّةٍ لِّلشِّرِبِينَ ۚ هُ وَٱنْهِرْ مِّنُ عَسَلٍ بدلنے والے دودھ کی ہوں گی اورندیاں پینے والوں کے لیے خوش ذا نقه شراب کی ہوں گی اورندیاں شہد مُّ صَفَّى طُولَهُ مُ فِيهًا مِنُ كُلِّ الشَّمَراتِ وَمَغُفِرَةٌ مِّنُ رَبِّهِمُ طَكَمَنُ هُوَ صاف کی ہوں کی اور وہاں اُن کے لیے ہر تم کے بھل ہوں گے اور ان کے بروردگار کی طرف سے بخشش ہوگ کیا لیے اوگ ) ان لوگول جیسے ہوسکتے ہیں أهلكنهم قريه سے مرادالل القربيتى منميرجع مذكر همانھيں كى جانب ہے۔ ۲۱<sub>۵</sub> کینی کیا دونوں کے درمیان عمل ومحرک عمل کا پیدوانشح ونمایاں فرق بثمروعمل میں واضح ونمایاں فرق نہ پیدا کردےگا؟ من کان علی بیّنة من ربه مرادمومنین بین، مومن کے اعتقاد کی بنیاددلائل وحقائق بر ہوتی ہے۔ من زین ....اهواء هم منكرتو صرف دهو كے ميں ريا ہوئے ،اپنى بداعمالى كوخوشما سجھتے رہتے ہیں،اور بجائے اتباع وحی کے این ہی خواہش نفس کی پیروی میں لگےرہتے ہیں۔ زُين له سوء عمله \_ برے دُرنے کی چیز یہی ہے، کہا ہے اعمال بدکی اپن نظر میں خوشنمائی ۔۔۔ آج کس کثرت ہے گراہ تو میں ایسی موجود ہیں ، جواینے خدا جھوڑ یے مشاغل میں یدی پردی انھیں میں مست ہیں ،اورائے کو ہرطرح مہذب وہدایت یاب سمجھے ہوئے ہیں! کا و خلاصہ پر کہ اہل جنت ہرشم کی مادی وروحانی نعمتوں سے مالا مال ہوں گے۔ دنیا کی ہر مادی نعمت فنا پذیر ہوتی ہے۔ پانی سر جاتا ہے، دود دھ بگڑ جاتا ہے، شراب میں تلی

toobaa-elibrary.blogspot.com

ہوتی ہے، شہد میں گدلا بن شامل رہتا ہے۔ آیت میں ان سب چیزوں کی نفی کر کے بیہ بتلا دیا ہے کہ

جنت کی کسی مادی نعمت میں کوئی خرابی نه پیدا ، و نے پائے گی ، جنت کا ماحول ، ناسوت کے ماحول سے

و سورة معند ك

S Curve R

خَسَالِلَّهُ فِي النَّسَارِ وَسُنَقُوا مَسَاءً حَمِيمًا فَقَطَّعَ اَمْعَاءَ هُمُ ﴿ وَمِنْهُمُ جوبميشددوزخ بن ربي گاوركولآ بواپانی انسی پنے کودیاجائے گا، اوران کی انتزیوں کوئزے کڑالے گا، اورلوگوں بن سے

مَّنُ يَّسُتَمِعُ الْيَكُ عَتْمَ إِذَا خَرَجُوا مِنُ عِنْدِكَ قَالُوا لِلَّذِيُنَ عَنْدِكَ قَالُوا لِلَّذِيُنَ عَنْدِكَ قَالُوا لِلَّذِيُنَ عَنْدِكَ عَالُوا لِلَّذِيُنَ عَلَى عَالِمَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى ا

اُو تُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ انِفًا نن أُولَقِكَ الَّذِيُنَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمُ صاحب علم بین اُن سے یوچھے بین کرابھی انھوں نے کیا کہاتھا، یہی لوگ بین کراللہ نے ان کے دلوں پرمرکردی ہے

بالكل مختلف ہوگا، اس ليے وہاں كن ' مادّيات' كا بھى يہاں كى مادّيات سے بالكل مختلف ہونا قرين قياس ہے۔ وہاں كے مادّيات بس صرف لفظاہى مادّيات ہوں گے۔

ماءِ غیر آسن۔ یعنی یانی ہوگا مگر د نیوی پانی کے برخلاف وہ بھی سڑے گانہیں۔ لبن لم یتغیر طعمہ۔ یعنی دودھ ہوگا مگر د نیوی دودھ کے برخلاف وہ بھی بگڑے گانہیں۔ خصر لذہ للشاربین۔ یعنی شراب ہوگی مگر د نیوی شراب کے برخلاف ہرلخی سے پاک اور

ہر شکر وخمار سے بری۔

ہر سور مار کی سے اور اللہ کے اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا کہ اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا کہ کا کا کہ کا کہ

ولهم فیها من کل الثمرات کل الثمرات کے جامع لفظ میں سب ہی کھآ گیا، کی مزید تفصیل کی حاجت ندری ۔ تفصیل کی حاجت ندری ۔

ابھی قریب کے ایک شیخ طریقت شاہ احمد سعید دہلویؒ نے قرآنی لفظ'' انہا رار بعہ' سے خوب لطائف پیدا کیے ہیں، کہا ہے کہ ماء غیر آسن مذبکر نے والے پانی کی مثال نبست سہرور دیہ ہے، اور لبسن نسم یعنی طعمہ منہ بدلنے والے دود دھ کی مثال نبست نقشبند ہیہ ہے، جس میں استقرار وحمکن ہے، اور اُنھار من حصر لذہ للشار بین، لذت وسرور، کیف ونشاط والی شراب کی مثال نبست چشتیہ ہے، اور اُنھار من عسل مصفیٰ، شہد صافی نبست قادر ہیہ۔





# وَاتَّبُعُوْ الْهُـوَاءَ هُمُ ۞ وَالَّـذِيْنَ الْهُتَـدُوا زَادَهُـمُ هُدًى وَّالْمَهُمُ

اوروہ اپنی نفسانی خواہشوں پرچل رہے ہیں 1/ اور جولوگ راہ پر ہیں اللہ انھیں اور زیادہ ہدایت دیتا ہے اور انھیں تقوے کی

تَقُولِهُمْ ﴿ فَهَلُ يَنُظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَنْ تَاتِيَهُمْ بَغُتَةً فَقَدُ حَآءَ

تو فیق دیتا ہے والے سویہ لوگ بس قیامت ہی کے منتظر ہیں کہ ان پر دفعۃ آپڑے، سواس کے آٹار تو

ایک مورخ ہیتی (Hitie) نے اپنی تاریخ عرب (طبع پنجم، ص:۱۰۲) میں لکھا ہے کہ قرآن نے یہ جونقشہ جنت کا کھینچا،اس کا دنیوی مصداق عرب کا شہرطا کف ہے۔

المل (بدایت سےدوز بروز دور ہوکر)

ومنهم .....إليك يعنى ان كے چرب بشرے سے بظاہر بيمعلوم ہوتا ہے كہ آپ كى تفتگوكو غور وتوجہ سے من رہے ہیں ، حالانكہ واقعہ بنہیں \_\_\_\_بیان منافقین كا ہے۔

الـذين أو توا العلم ليعنى صاحب علم ومعرفت صحابيانِ كرام - "علم" محل مدح مين قرآن مين جهال كهين بهي آيا بين علوم" ظاهرى وفنون مادى مراد نهين ، هرجگه علم حقيقت ومعرفت مراد مين

او کشک سے میں ہوتا ،انسان کی اختیار کی خفلت و بے تو جہی سے بطور نتیجہ کے ہوتا ہے۔ جانب سے نہیں ہوتا ،انسان کی اختیار کی خفلت و بے تو جہی سے بطور نتیجہ کے ہوتا ہے۔

واتبعوا أهواء هم أن كارادى بتوجهى كانتيجه يه مواكهان كى توجه كابليت بى روز مروتى من المان كى توجه كى قابليت بى روز كمزور موتى من المان كى توجه كى قابليت بى روز كمزور موتى من المان كى توجه كى قابليت بى روز كمزور موتى من المان كى توجه كى قابليت بى روز كمزور موتى من كى توجه كى قابليت بى روز كمزور موتى من كى توجه كى قابليت بى روز كمزور موتى من كى توجه كى قابليت بى روز كى توجه كى توجه كى تابليت بى روز كى تابليت بى تابلى تابلى

المجانی کے بعدوہ احکام پر بھی عمل کرتے رہتے ہیں۔ راہِ ہدایت پر چلنے اور احکام پر عمل کرتے رہنے ہے ایک خاص برکت یہ پیدا ہوتی ہے کہ ہدایت اور بڑھتی رہتی اور عمل کی تو فیق اور زیادہ بیدا ہوتی رہتی ہے۔ و اعد

اورا بی خطاک معافی استقے رہے اور (سارے)ایمان والوں اور ایمان والیوں کے لیے بھی، اور الله خوب خرر کھتا ہے تم (سب) کے چلنے بھرنے

وَمَثُوا مُكُمُ أَنْ وَيَقُولُ الَّذِينَ امَنُوا لَوُلَا نُزِّلَتُ

اورر بنسبنے کی اع اور جولوگ ایمان دالے ہیں وہ کہتے رہتے ہیں کہ کوئی (نئ) سورت کیوں نہ

> فقد حاء أشراطها يعنى ابتدائى علامات وآثار قيامت . أى أمارات اقترابها ، (ابن كثير، ج٤/ص ٩٠٩)

> > علاماتها . (راغب، ص: ۲۹۰)

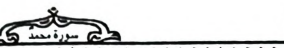
اوران علامات میں ہے ایک بڑی شرط تو خود قرآن کا نزول اور حضور کی بعثت ہی تھی کہ اب اتمام ججت ہو چکا ، اور اپنی صریح اقامت دلیل کے بعد کوئی عذر منکرین کو باقی نہ رہ گیا۔

فبعثة رسول الله صلى الله عليه وسلم من أشراط الساعة، لأنه خاتم الرسل الذى أكمل الله تعالى به الدين وأقام به الحجة على العالمين . (ابن كثير، ج٤/ص: ٩٥١) وكان النبي صلى الله عليه وسلم من أشراط الساعة . (معالم، ج٤/ص: ٢١٤)

۲۱ یعنی وہ باخبر ہے تمھارے سارے ہی اعمال واحوال سے، سوأى کے وعدول

کے امید وار اور اس کے وعیدول سے خاکف رہنا جا ہیے۔

لذنبذ، ذنب كالفظ رسول معلق قرآن كريم ميں جابجا آيا ہے۔ ايك اصولى بات بميشہ يا در ہے كہ ذنب معصوم كے سلسلے ميں جب بھى آئے گا، مراداس مصرف ذنب صورى يا اجتبادى ہوگا ورن كلام ميں صرح تناقض واقع ہوگا) إس كے بعد انشاء الله كوئى اشكال ندر ہےگا۔



ES PUNT ES

# سُورَةً \* فَإِذَا أُنْزِلَتُ سُورَةً مُّحُكَمةً وَذُكِرَ فِيهَا الْقِتَالُ لارَايَتَ الَّذِيْنَ

نازل ہوئی ۲۲ سوجس وقت کوئی سورت صاف صاف مضمون والی نازل ہوتی ہے اوراس میں جہاد کاذکر ہوتا ہے تو آپ ان لوگوں کود کھنے گا

فِی قُلُوبِهِم مَّرَضٌ یَّنُظُرُونَ الْیَكَ نَظَرَ الْمَغْشِیّ عَلَیْهِ مِنَ الْمَوْتِ طُ

فَاوُلَّى لَهُمُ أَ طَاعَةٌ وَّقَولٌ مَّعُرُونٌ مَد فَاذَا عَزَمَ الْامُرُ مَد

سوعنقریبان کی شامت آنے والی ہے میں (ان کی)اطاعت اور بات جیت ( کی حقیقت) معلوم ہے لیکن جب سارا کام تیار ہی ہو چکتا ہے

فاعلم۔ لینی اس یقین پرآئیدہ بھی قائم رہے جیسا کہ اب تک رہے ہیں۔ ۲۲ (کہ اگر کسی حکم سابق کی تا کید ہوتو ہمیں بھی مزید ثبات کی نعمت حاصل ہو،اور اگر کو کی حکم جدید ہوتو اس کی تمیل کی دولت)

ویقول الذین آمنوا۔ مونین بے غایت شوق کہتے ،اور اپناایمان تازہ کرنے کی غرض ہے۔

اور اپناایمان تازہ کرنے کی غرض ہے۔

السے لیعنی الیمی بھیا نک اور وحشتنا ک نظروں ہے دیکھتے ہیں جیسی سکرات کے وقت ہوجاتی ہیں۔ مطلب یہ ہوا کہ احکام قال من کر اُن کے دل دہلنے لگتے ہیں، چہرے کے رنگ فق ہوجاتے ہیں، ہوائیاں اڑنے گئی ہیں۔

ذكر فيها القتال يعن قال كاذكر موتا م بطور حكم . الذين فى قلوبهم مرض ذكر منافقين كامور بام رول كرم ض سے مراد مرض نفاق م -أى نفاق . (رو - ، - ٢٦/ص: ٢٧)

أى شك، وهم المنافقون . (جلالين، ص:٩٧٥)

الممل (خواه دنيامين،خواه آخرت مين،خواه دونون جگه)

أولىٰ لهم محاورة عرب مين كلمه وعيدوتهديد ہے۔

وعید بمعنی فویل لهم .....ومعناه الدعاء علیهم بأن یلیهم المکروه. (کشاف، ج ٤ /ص: ٣١٦) تهدید و وعید علی ما روی عن غیر و احد . (روح، ج ٢٦ /ص: ٦٧)

### toobaa-elibrary.blogspot.com





# فَلُو صَدَقُوا اللّٰهَ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ ﴿ فَهَلُ عَسَيْتُمُ إِنْ تَوَلَّيْتُمُ وَاللَّهُ مُ اللَّهُ مَ اللَّهُ مُ اللَّهُ مَ اللَّهُ مُ اللَّهُ مَ اللَّهُ مَ اللَّهُ مَ اللَّهُ مُ اللَّهُ مَارِهِ ثَالِمَ كَارِهِ ثَلْمَ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَارِهِ ثَالِمَ كَارِهِ ثَلْمَ كَارِهِ ثُلْمَ كَارِهِ ثُلْمُ كَارِهِ ثُلْمَ كَارِهِ ثُلْمُ كُلْمُ كُلُولُ كُلْمُ كُلُولُ كُلْمُ كُلُولُ كُلْمُ كُلُولُهُ فَلْ عَلَمْ كُلُولُ كُلْمُ كُلُولُ كُلُولُ كُلْمُ كُلُولُ كُلُولُ كُلُولُ كُلْمُ كُلِمُ كُلِمُ كُلُولِ كُلْمُ كُلُولُ كُلُولُ كُلُولُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلُولُ كُلْمُ كُلُولُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلِمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلُولُ كُلْمُ كُلُولُ كُلْمُ كُلِمُ كُلْمُ كُلِمُ كُلُولُ كُلْمُ كُلِمُ كُلِمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلِمُ كُلْمُ كُلِمُ كُلِمُ كُلِمُ كُلِمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلِمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلِمُ كُلْمُ كُلُمُ كُلُمُ كُلْمُ كُلُولُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلُمُ كُلْمُ كُلُمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلُولُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلُولُ كُلْمُ كُلْمُ كُلْمُ كُلُولُ كُلُولُ كُلْمُ لَا لَكُلْمُ كُلْمُ لُلْمُ كُلْمُ كُلُمُ كُلُمُ لِلْمُ لُلْمُ كُلُولُ كُلْمُ

اَنُ تُنفُسِدُوا فِسى الْارُضِ وَتُقَطِّعُو ٓ الرُحَامَكُمُ ﴿ أُولَا عِلَى الَّذِيْنَ كَرَمَ لُوكَ مِن اللَّهُ اللَّذِيْنَ كَرَمَ لُوكَ وَإِن اللَّهُ اللْ

سے ایمان میں اگر شروع ہے صادق نہ تھے تو خیر، آخر ہی میں منافقت سے تائب ہوجاتے ، جب بھی ان کا ایمان مقبول ہوجا تا۔

طاعة وقول معروف يعنى أن كى باطنى حالت كالظهاران آياتِ قال كنزول كے بعد سب يرہوگيا۔

فإذا عزم الأمر \_ یعنی زول حکم قبال کے بعد جب ساراسامان جہاد کا تیار ہوگیا۔
فلوصد قو الله \_ یعنی دعوے ایمان کے مقتضار عمل کرتے اور صدق دل ہے جہاد پر آمادہ ہوجاتے۔
فلوصد قو الله \_ یعنی دعوے ایمان کے مقتضار عمل کرتے اور صدق دل سے جہاد پر آمادہ ہوجاتے۔

اگر کے کردیا جائے تو مفیدین کا غلبہ ہوجائے ، امن عالم برہم ہوجائے اور دنیا بھر میں ہگامہ غدر بریا ہوجائے۔
بریا ہوجائے۔

ان تولیتم \_ یعنی اگر جہادہے تم منہ موڑے رہے خطاب براہ راست منافقین سے ہے ہضمنا دوسر لے لوگ بھی جہادہ کنارہ کش رہنے والے اسی میں شامل ہوگئے۔

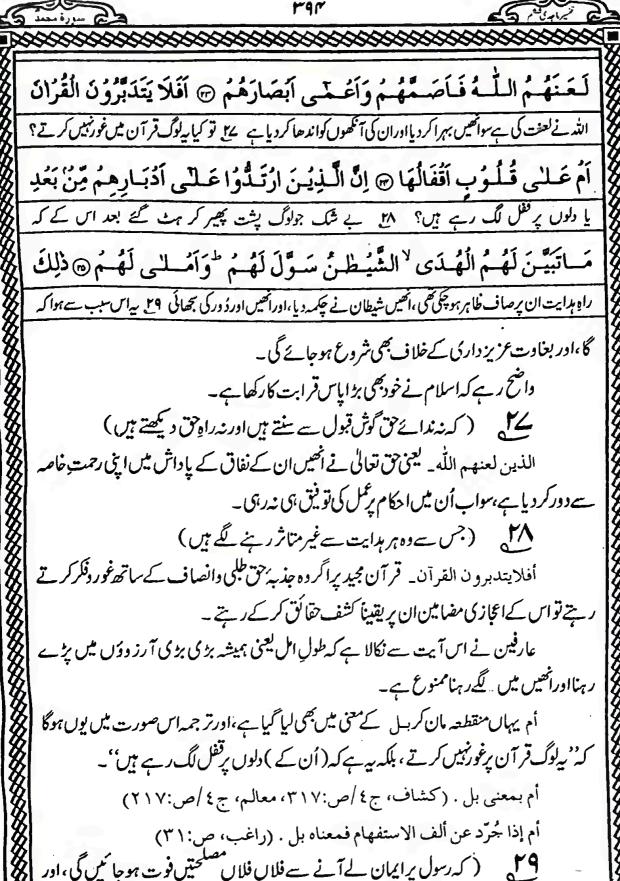
ذیر ہے ۔ یعنی اختال نوشمص ہونا جا ہیں۔

فهل عسيتم يعني بياحمال توشميس مونا جائي-

أى فهل يتوقع منكم وينتظر . (روح، ج٢٦/ص:٦٨)

عسيتم توليتم أو پر صصيغه عائب چلاآر ہاتھا،اب دفعة صيغه مخاطب كى طرف انقال تو بيخ ور ميد كے ليے ہے۔

و تقطعوا أرحامكم و نيااگرشريعت اسلامي مي محروم موجائة آخرى انجام سبكا خانه جنگى مى پرموسور و بالى ميں بالهمى قرابت ايك برى الهم چيرتهى ،سوقر آن نے انھيں مخاطبين اول كو ڈرايا كه اگرا دكام شريعت نه جارى موئة و خوديه پاس قرابت بالكل مضمحل موجائے



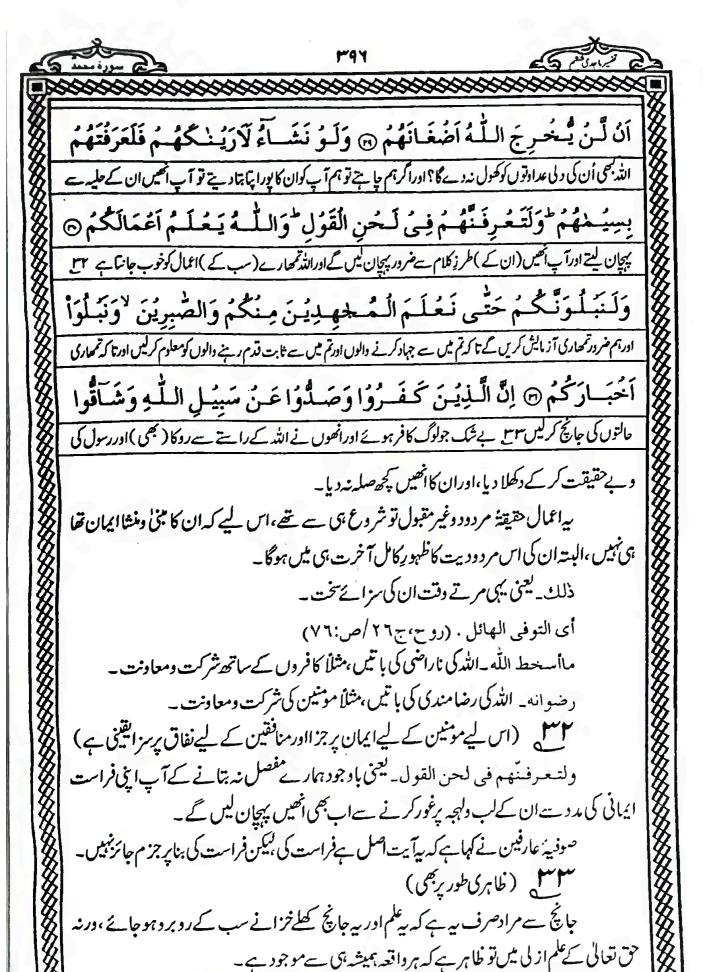
toobaa-elibrary.blogspot.com

فلال فلال نقصان لازم آجائیں گے)

بِ أَنَّهُ مُ قَالُوا لِلَّذِيُنَ كُرِهُ وَا مَانَزَّلَ اللَّهُ سَنُطِيُعُكُمُ فِي بَعُضِ الْآمُرِ ع رانھوں نے ان لوگوں سے جواللہ کے اتارے ہوئے احکام کونا گوار جھتے ہیں کہا کہ ہم چندامور میں تمھارا کہنا مان کس کے وَاللَّهُ يَعُلَمُ إِسُرَارَهُمُ ۞ فَكُيْفَ إِذَا تَوَقَّتُهُمُ الْمَلَّئِكُهُ يَضُرِبُونَ اورالله أن كى خفيه باتو ل كوخوب جانتا ہے سی سوأن كا كيا حال ، وگا، جب فرضت ان كى جان قبض كرر ہے ،ول كے اوران كے چبرول وُجُوهَهُمُ وَأَدُبَارَهُمُ ٤ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَسُخَطَ اللَّهَ وَكَرِهُوا پراور پتتوں پر مارتے جاتے ہوں گے، یہ (سب)اس سب سے ہوگا کہ بیاس راہ بر چلے جو طریقہ اللہ کی ناخوشی کا تھا اور اس کی رضا ہے رِضُوانَهُ فَاحْبَطَ اعْمَالَهُمْ ﴿ أَمُ حَسِبَ الَّذِيْنَ فِي قُلُوبِهِمُ مَّرَضٌ بزارر بسواللہ نے ان کے اعمال اکارت کردیے اس کیاجن لوگوں کے دلوں میں روگ ہے وہ یہ خیال کرتے ہیں کہ من الهدى \_ العنى بيلوگ دلائل عقلى وقتى كے واضح ہوجانے كے باوجود ضداور حبث ننس سے کام لے کر قبول جن سے انکار کرر ہے ہیں۔ تسویلات شیطانی ہے بس اللہ ہی محفوظ رکھے۔ اچھے اچھے مومنین تک اس مردود فرینے کے كم ميس آجاتے ہيں توجويہلے بى سے ناقص الايمان ياضعيف الايمان ہيں اُن كا توذكر بى نہيں! اوروہی وحی کے ذریعے ہے اینے رسول کو ان لوگوں کی خفیہ سازشوں اور دیشہ دوانیوں سے باخبر کرتار ہتا ہے) بانهم ضميرهم منافقين كاطرف --يعنى المنافقين . (معالم، ج٤/ص:٢١٧) وهذا شأن المنافقين يظهرون أن خلاف ما يبطنون . (روح، ج٤/ص:١٦٢) للذين كرهوا مانزل الله مرادرؤسائة مثركين يااكابريهودين بخفيل ازراوحسد وعناد ، مزول قرآن ورسالت محمد ی شخت گرال گزرر بی تقی ۔ سنطيعكم في بعض الأمر - يعني كوبم بظابر اسلام قبول كرليس كم بيكن باطناً وعقيدةً تمھارے ہی ساتھ رہیں گے۔

# toobaa-elibrary.blogspot.com

اسم کیعنی اُن کے جواعمال بظاہر خوشنما دمقبول معلوم ہوتے تھے، اُٹھیں بالکل بے وزن



**192** الرَّسُولَ مِّنْ بَعُدِ مَا تَبَيِّنَ لَهُمُ الْهُدِئ لِلِّنَ يُنْ مُوا اللَّهَ شَيْعًا " مخالف کی، بعد اس کے کہ راہ ہدایت ان پر واضح ہوچکی تھی، ہرگزید لوگ اللہ کو کوئی نقصان نہ پہنچا سکیں مے وَسَيْحُبِطُ أَعُمَالَهُمْ ۞ يَسَأَيُّهَا الَّذِينَ امَنُوْ آ اَطِيْعُوا اللَّهُ وَاطِيْعُوا اوراللہ ان کی کارروائیوں کواکارت کرکے رہے گا ہم اے ایمان والو!اطاعت کرواللہ کی اوراطاعت کرو الرَّسُولَ وَلاَتُبُطِلُوْآ اَعُمَالَكُمُ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَنُ سَبِيلٍ رسول کی، اوراین اعمال کورائیگال مت کرو ۳۵ بے شک جولوگ کا فرہوئے اور اللہ کے رائے سے انھول نے اللَّهِ ثُمَّ مَاتُوا وَهُمُ كُفًّارٌ فَلَنُ يَّغُفِرَ اللَّهُ لَهُمُ ﴿ فَلَا تَهِنُوا وَتَدُعُواۤ رد کا بھروہ کا فر ہی مربھی گئے تو اللہ انھیں ہرگز نہ بخشے گا ۲سے سوتم ہمت مت ہارواور انھیں سلح کی طرف مہم اللہ کے دین وشریعت کی تاہی وہربادی کی جوکوششیں بہلوگ کررہے ہیں،وہ مرگز کامیاب نہ ہونے یا تیں گی ،اور حکمتِ الہی ان کی ساری کوششوں اور سازشوں کو لچل کرر کھ دے گی۔ حبط اعمال يرحاشيه المحى كزر دكا --من ....الهدى \_ استبين مدايت كاندردلاكل عقلى وشوابد فقى سبآ كئے \_ کے اور کا فروں کی طرح رسول کی نافر مانی کر کے ) فرق یہ ہے کہ کا فرکی نافر مانی اصول وعقا ئدتک پہنچ جاتی ہے اور مسلمان کی نافر مانی فروع واعمال تک محدودرہتی ہے۔ و أطبيعوا الرسول ـ رسول كى اطاعت كرو، جواحكام اللي بى كے مبلغ ومنادين ، اوراس طرح اُن کی اطاعت عین حق تعالیٰ ہی کی اطاعت ہوئی۔ آیت سے ظاہر ہور ہا ہے کہ محض دعوئے ایمان نہیں ، احکام خدا ورسول کی اطاعت بھی

نروری ہے، ورنداندیشہ اعمال کے رائیگاں جانے کالگاموا ہے۔

۲ سام مغفرت کی بہلی اور لازی شرط ایمان ہے، اس کی تقریح قرآن مجید میں بار بار ہوئی ہے۔ ایمان تخم کے درجہ میں ہے، اور مغفرت ای تخم کا شجر وثمر ہے، بغیر تخم کے شجر وثمر کے وجود میں





الى السّلَم فَ وَأَنْدُمُ الْاعْلَوْنَ فَ وَاللّهُ مَعَكُمْ وَلَنْ يَتِرَكُمُ اعْمَالُكُمْ ﴿
مَا اللّهُ مَعَكُمُ وَلَنْ يَتِرَكُمُ اعْمَالُكُمْ ﴿
مَا اللّهُ ادرَمْ بَى غالب ربوكَ اللّهُ مَعالَى عَلْمَ ادروه تمارے اعال (كاج) مِن برَّز كَي نبيل كرے كا

إِنَّ مَا الْحَيواةُ الدُّنْيَ الْعِبُّ وَّلَهُو ﴿ وَإِنْ تُؤْمِنُ وَا وَتَتَّقُوا يُؤْتِكُمُ

(پی) د نیوی زندگی تو محض ایک تھیل اور تماشا ہے، اور اگرتم ایمان لاؤ اور تقویٰ اختیار کروتو (اللہ) تم کو تمھارے اجر

أَجُورَكُمُ وَلَايَسُتَلُكُمُ أَمُوالَكُمُ ۞ إِنْ يَسْتَلُكُمُ وَهَا فَيُحُفِكُمُ

عطا کرے گااورتم ہے تمحارے مال طلب نہ کرے گا ۲۸ وہ اگرتم ہے تمحارے مال طلب کرے اور آخری درجہ تک تم ہے طلب کرتار ہے

آ جانے کی کوئی شکل ہی نہیں۔

كم يعنى الله ندونيا مين تمهاراساته چهوڙ كا، ندآخرت مين \_

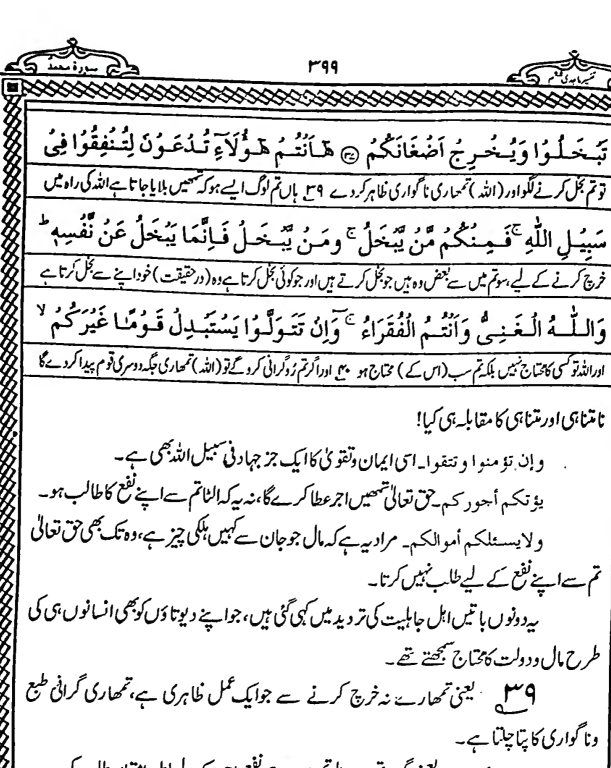
دوسرى جگرة آن مجيد في اس أنتم الأعلون كوإن كنتم مؤمنين كيساته مقيدومشروط،

یعنی غلبہ کی شرط ایمانِ کامل ہے۔

فلاتهندوا۔ مرادیہ ہے کہ بست ہمتی کے مقتضا پڑمل نہ کرو،اور مایوی کے خیال کواپی عمل پر غالب نہ آنے دو۔ ورنہ اعداء کی کشر تے تعداداور سماز وسامان اورا پی قلت تعداداور بے سروسامانی دیکھ کر طبیعت میں کمزوری اور پستی بیدا ہوجانا تو ایک امر طبعی ہے۔ ممانعت صرف اس کے مقتضا پڑمل کی ہے۔ و تدعو اللہ السلم۔ لیعن شمصیں کا فرول کے مقابلے میں ہمت ہار کے اوران سے دب کرخواہش مسلح کرنے کی کوئی ضرورت ہی نہیں۔ تم اللہ کے مجوب ہو، کفاراس کے مبغوض ہیں۔

فقہائے مفسرین نے تقری کردی ہے کہ جس دعوت صلح کی یہاں ممانعت ہے وہ وہ ی ہے جو ضعف ہمت کی بناپر کی جائے ،ورنفس دعوت صلح جب کہ وہ کسی صلحت امت پربنی ہو، ہرگز ممنوع نہیں۔ ضعف ہمت کی بناپر کی جائے ،ورنفس دعوت کے لیے )

اِنّه الله و ال



إن يسئلكموها يعنى أكروهتم التمهار بي نفع واجرك لي بطورامتخان طلب كرب فيحفكم يعنى سارے كاسارامال طلب كرے۔

لیے احکام تمھارے حق میں نازل فرمائے ہیں)

لتنفقوا فی سبیل الله بیانفاق فی سبیل الله بمیشه بندون بی کفع کے لیے، اور انھیں کی مصلحتوں کی رعایت ہے ہوتا ہے۔اورلفظ''انفاق فی سبیل اللہ'' کی وسعت وتعیم بھی ملحوظ رہے، ہر



### ثُمَّ لَا يَكُونُوا آمُثَالَكُمُ أَنَّ

#### مروهم جينهول كے ال

نیک عمل کی مالی امداداس کے تحت میں آ جاتی ہے۔

فإنسا يبحل عن نفسه \_اورايبا شخف خرج نه كركاپنې بى كونفع دائى سےمحروم كرديتا ہے۔ والسله الغنى \_ وه ہرطرح بے نیاز وغیرمختاج ہے،اس كااختال بى نہیں كة تمهار سے بخل سے نقصان كيھالا ، كامو \_

الم اعدم تعمل احكام ميں - بلكه نهايت فرمان بردار مول كے)

اس میں تعلیم ہے اس کی کہ انسان بھی کسی خدمتِ دین کواپی ذات پر موقوف نہ سمجھے، اور عُب ویندار میں مبتلا ہوکراینے کو ہر گزیدار دین نہ سمجھنے گئے۔

وإن تتولوا \_ يعنى عمل احكام مروكردانى كرتے ربوك\_

يستبدل قوماً غير كم وهمى دوسرى قوم كولا كفر اكر عاداورا بني تكوين حكمتول كي يحيل

کا کام آخیس ہے لےگا۔





### (٣٨) سُورَةُ الْفَتْحِ مَلَ نِيَّةً سورهُ فُحْ مِنْ



### بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ

شروع الله نبایت مبربان باربار دست کرنے والے کے نام سے

إِنَّا فَتَحُنَا لَكَ فَتُحَامَّبِينًا أَ لِيَعُ فِرَ لَكَ اللَّهُ مَاتَقَدَّمَ مِنُ ذَنْئِكَ اللَّهُ مَاتَقَدَّمَ مِنُ ذَنْئِكَ اللَّهُ مَاتَقَدَّمَ مِنُ ذَنْئِكَ بِعِلَى خَطَانِي اللهُ عَلَى اللهُ آپ كَلَ اللهُ آپ كَلَ اللهُ آپ كَلَ اللهُ آپ كَلَ اللهُ عَلَى خَطَانِي اللهُ اللهُ

وَمَا تَا يَحْرَ وَيُتِمَّ نِعُمَتَهُ عَلَيُكَ وَيَهُ دِيَكَ صِرَاطًا مُسْتَقِيْمًا ﴿

معاف کردے اورآب پر احمانات کی (اورزیادہ) میکیل کردے،اورآپ کوسیدھے رائے پر لے چلے

وَّيَنُصُ رَكَ اللَّهُ نَصُرًا عَزِيُزًا ﴿ هُ وَالَّذِي آنُوَلَ السَّكِينَةَ فِى قُلُوبِ السَّكِينَةَ فِى قُلُوبِ الرَّالَةِ آنِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْلِلْمُ الل

لے (جس سے آپ کو آیندہ پھرنہ دبنا پڑے)

انا فتحنا۔ قرآن مجید جہاں انسانی سعی و تدبیر کی اہمیت اور اس کی تاکید سے لبریز ہے، وہیں اس کا بھی الترزام ہے کہ کا گنات کا ہر واقعہ فاعل حقیق ہی کی جانب منسوب ہوتار ہے۔ انسا فتحنا کے زور و تاکید سے اشارہ اس طرف ہوگیا کہ یہ فتح مبین اللہ ہی کا عطیہ اور اللہ ہی کی عنایت کی ہوئی سمجی و تدبیر کا نتیجہ نہ مجھ لے۔

فتحاً مبيناً مرادم صلح صديبيه، جس كے بعدالل عرب كثرت سے اور جوق جوق اسلام ميں داخل ہونے لگے۔

نزلت هذه السورة الكريمة لما رجع رسول الله صلى الله عليه وسلم من الحديبية. (ابن كثير، ج٤/ص: ١٦٤)





ES PSANT CO

كان بين أهل مكة وأهل خيبر من المواخاة على أن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم إذا توجه إلى أحد الفريقين أغار الفريق الآخر على المدينة، فواداع أهل مكة حتى يأمن جانبهم إذا توجه إلى الخيبر (شرح السير الكبير، ج١/ص:٢٠١)

"(مدید، مکه وخیبر کے جے میں واقع ہے) اور اس وقت ان دنوں کے درمیان معاہدہ یہ تھا کہ پیمبراگر ایک فریق پر چملہ کریں، تو دوسرا فریق مدینہ پر دھا وابو لے، آپ نے مکہ والوں سے اس لیے نرم شرا نظر پر سلے کرلی کہ خیبر پر جملہ کرتے وقت مکہ والوں کی طرف سے بے فکری رہے۔''
بہر حال موزمین متفق ہیں کہ فتح کہ، فتح خیبر، بلکہ آ بندہ کی ساری اسلامی فتو حات کا سنگ بنیادی کی صلح حدیدہ ہے۔

قال الزهرى لم يكن فتح أعظم من صلح الحديبية، وذلك أن المشركين اختلطوا بالمسلمين فسمعوا كلامهم فتمكن الإسلام في قلوبهم أسلم في ثلاث سنين خلق كثير، وكثر بهم سواد الإسلام. (معالم، ج٤/ص:٢٢٢)

والمراد به صلح الحديبية فإنه حصل بسببه خير جزيل و آمن الناس واحتمع بعضهم بعض، و تكلم المؤمن مع الكافر وانتشر العلم النافع والإيمان. (ابن كثير، ج٤/ص: ١٦٥) ليغفر لك \_ يعن اس كثر تاجر وقرب كى بركت ، جوآب كواس واقعم عاصل موا هي، آب كمراتب اور برهادي-

بعض نے کہا ہے کہ یہ ل تعلیل کی کے مرادف ہے، اور علت عائیے کے معنی میں ہے۔ معناہ إنا فتحنا لك فتحاً مبيناً لكى يجتمع لك المغفرة تمام النعمة في الفتح (معالم، ج٤/ص:٢٢٢)

واللام للعلة الغائية . (جلالين، ص:٦٧٨)

ي من كما كيا م كاتعلق ال آيت من والمؤمنين والمؤمنين والمؤمنين والمؤمنين والمؤمنة على الما الحسين بن الفضل، هو مردود إلى قوله (واستغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنة) من كما كيا م كفح سبب مغفرت بيل بلكه ليغفرلك من متصل بل فاستغفر محذوف م الفتح ليس بسبب للمغفرة، والتقدير: إنا فتحنا لك فتحاً مبيناً فاستغفر ليغفرلك



ES Plant B

الله . (مدارك، ص: ١١٤)

ما تقدم وما تاخر یعنی سارے بی ذنب محاورے میں مرادکل ہے ہوتی ہے۔
والمتقدم والمتأخر للاحاطة كناية عن الكل . (روح، ج: ٢٦ /ص: ٩١)
من ذنبك رسول معموم كے سلسلے ميں جہال كہيں بھی ذنب ياس كاكوئی مرادف آتا ہے ،مراد
اس ہے ہميشہ صرف صوری غلطياں يا اجتبادی لغرشيں ہوتی ہیں ،جيسا كہ پيشتر حاشيوں ميں گزر چكا۔

والمراد بالذنب ما فرط من حلاف الأولى بالنسبة إلى مقامه عليه الصلاة والسلام . (روح، ج٢٦/ص:٩١)

یسم نعمت علیا۔ یعنی آپ کے ہاتھ پر بکٹر ت اوگوں کو مسلمان کر کے ،اوراس طرح آپ کے اجرومرات قرب میں بدر جہااضافہ کر کے آپ پراپنے انعام وافضال کی تکمیل کردے آپ کی اجتہاوی لغزشوں ہی سے درگز رنہ ہو، بلکہ جوسلسلہ آپ پر انعام وافضال الہی کا چل رہا ہے، اس کی بھی تکمیل ہوجائے۔

نعمنه آپ کونبوت ملی،قرآن ملا، ججزات ملے،علوم ومعارف ملے، یہ سباس افضال ونعام اللی کی فردیں ہیں۔

یہدیك صراطاً مستقیمًا لیعن آیندہ بلاكسی روك ٹوك، بلاحكومت مكه كی طرف سے كسی مزاحمت كے آپ كے قدم آگے بڑھتے رہیں۔

تاریخ کے اور اق شاہد ہیں کہ اس واقع کے بعد سے پھر سر دارانِ مکہ میں آپ سے مقابلے کا دم خم باقی ندر ہا۔ عین اس معلم ومعاہدے کے وقت مدیند کی اسلامی اسٹیٹ (ریاست) کا پس منظر کیا تھا؟ اینے وقت کے ایک فاضل ڈاکٹر محم حمید اللہ کے الفاظ میں سنے:۔

"بنوقر بظه کے خاتمے پرخیبر کے بنوالنفیر وغیرہ کی آتشِ غضب اور بھی بھڑک اُٹھی۔سرخسی شرح سیر کبیر (الص:۲۰۱) کے مطابق ان میں اور مکہ والوں میں یہ معاہدہ ہوگیا کہ اگر اب مسلمان انداوی مہم کے لیے مکہ کی طرف جائیں تو خیبری اور خیبر کی طرف جائیں تو کی لوگ مدینے پر (جو فوجوں سے خالی رہے گا) چڑھ دوڑیں، اور شہر کولوٹ لیس، اور اگر کسی طرف بھی نہ جا کر مدینے میں رہیں تو وسیع ترتیاریوں سے خندق ٹائی کا تظام ہور ہاتھا۔" (رسول اکرم کی سیاسی زندگی میں:۲۲۵)



### الْمُوْمِنِيُنَ لِيَزُدَادُواۤ إِيْمَانًا مَّعَ إِيْمَانِهِمُ طُولِلْهِ حُنُودُ السَّمْوٰتِ

پیدا کیا تاکہ (اینے) پہلے ایمان کے ساتھ (ان کا)ایمان اورزیادہ موجائے،اوراللہ بی کی ملک آسانوں

وَالْاَرُضِ فَى كَانَ اللَّهُ عَلِيُمًا حَكِيُمًا ﴿ لِيُّدُخِلَ الْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنْتِ

اورزمین کے نشکر میں اور الله برا جانے والا ہے، برا حکمت والا ہے ع (اوربیاس لیے) تا کہوہ ایمان والوں اور ایمان والیوں کو

يهديك ينصرك نكت جول نے كہاہے كه يهديك عمرانغي مغلوبيت يادفع معرت

ہاور بنصر ككا حاصل اثبات قابليت ياحصول منفعت بـ

ملے چنانچہ جب مصلحت قال کی ہوگی بھم قال کا دےگا، جب مصلحت ترک قال کی ہوگی بھم قال کا دےگا، جب مصلحت ترک قال کی ہوگی بھم ترک قال کا دےگا۔ ہر تھم بہر صورت اس علبہ کے علم کامل اور حکیم کی حکمت کامل کے ماتحت ہی ہوگا۔

أنزل السكينة مسكينة كمعن تلى اوراطمينان قلب كے بين، اور يبى شےاستقامت اور صبر وثبات كى بنياد ہے، اور يالفظ الل لغت كى تحقيق ميں نور اور توت اور روح كا جامع ہے۔

السكينة السكون والطمانينة. (كشاف، ج٤/ص:٣٢٥)

فسروها بشيئ يجمع نوراً وقوةً وروحاً بحيث يسكن إليه ويتسلى به الحزين.

(روح، ج٦٦/ص:١٢٩)

اس موقع خاص پرسکینتِ اللی کاظہور دوطرح پر ہواہے: ایک تو یوں کہ بیعت جہاد کے وقت صحابہ باد جوداس کے کہ گھر سے نکلتے وقت کوئی خیال بھی قال کا نہ تھا، عزم جہاد پر ثابت ومستعد رہے۔ دوسرے اس طرح کہ مسلمانوں نے مشرکیونِ مکہ کی سرتا سر پیجا ضدد یکھی ، لیکن نہ قابو سے باہر ہوئے۔ ہوئے ، نہ جوش سے بے خود ہوگئے۔

لیزدادو اید مان مع ایمانهم یعن اس خاص سکینت قلب کے پیدا ہوجانے سے اہل ایمان کے قلب میں اور زیادہ انشراح اور اُن کے نور باطنی میں اور زیادہ نور انیت پیدا ہوگئ ، اور ایمان استدلالی و بر بانی کے ساتھ ساتھ ایمان عیانی بھی نصیب ہوگیا۔

فيحصل لهم الإيمان العياني والإيمان الاستدلالي البرهاني. (روح، ج٢٦/ص: ١٣٠)

و سررنالند

S Punt 2

# جنت تُحری مِن تَحْتِهَا الْانُهُ وَ خَلِدِیْنَ فِیهَا وَیُکَفِّرَ عَنُهُمُ ایک ایک ایک ایک فیها و یُکفِّر عَنُهُمُ ایک ایک افزال کے گناہ ان سے باغوں میں داخل کردے بن کے نیچ ندیاں بہرای بول ،ان میں یہ بیشر میں گے اور تا کہ ان کے گناہ ان کے سیتاتِهِمُ طُو کَانَ ذَلِكَ عِنْدَاللّٰهِ فَوُزًا عَظِیْمًا ﴿ وَیُعَدِّبَ الْمُنْفِقِیُنَ وَرَرَ كُرے اور یمی اللہ کے نزدیک بڑی کامیابی ہے سے اور تاکہ وہ نفاق والوں

طاعت میں یہ فاصر بھی ہے کہ ہر نے امر طاعت سے نور ایمان میں اور ترقی ہوتی رہتی ہے۔

''اور یہ جو ہمارے امام ابو صنیفہ ہے منقول ہے کہ الإیسان لایہ زداد و لایسنقص (ایمان میں نہ کی ہوتی ہے نہ بیشی ) سواس ہے اُن کی مراد ذات ایمان یانفس ایمان سے ہوقا بل تجزی نہیں، باقی اس کے اوصاف و آثار میں کی بیشی تو روز مرہ کا مشاہدہ ہے اور وہی یہاں مراد ہے۔''

وللہ سالارض تم تو اپنی قلت تعداد اور بے سروسامانی پرنظر نہ کرو، خدا اپنے خدائی اشکروں سے تمھاری امداد و تائید ہر طرح کرسکتا ہے۔

جنود السموات و الأرض ـ ان آسانی اورز مین اشکروں عظموم کے تحت میں فرشتے اور ساری مخلوقات ہرنوع اور ہر طبقے کی آگئی۔

ویکفر عنهم سیاتهم ایک بار پھراس کا ظہار فرمادیا گیا کہ مومنین اہل جنت معصوم اور بے قصور نہ ہوں گی، البتہ ان کے گناہوں کا کفارہ کرادیا جائےگا۔
کفارہ کرادیا جائےگا۔

لید حل ....سیناتهم یعنی بیاد خالِ جنت اور کفارهٔ سیئات جو پچه بھی ہوگا،سب اطاعت امر ہی کی بدولت ہوگا۔ سیناتهم ویااس کلیه کا اثبات که فضیلت و مقبولیت کا مدارا طاعت ہی ہے۔

الم و منین و المؤ منات اس تصریح نے یہ بتادیا کہ وجوب اطاعت احکام اور پھراس کے شمرے میں حصول قرب و فضیلت کے لیاظ ہے مردو عورت ہردوجنس کیساں ہیں ۔

وَالْمُنْفِقْتِ وَالْمُشْرِكِيُنَ وَالْمُشْرِكْتِ الظَّانِينَ بِاللَّهِ ظُنَّ السَّوْءِ ﴿ اور نفاق والیوں اور شرک والوں اور شرک والیوں کوعذاب دے جواللہ کے ساتھ بڑے بڑے گمان رکھتے ہیں ج عَلَيْهِمُ دَاثِرَةُ السُّوءِ وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ وَلَعَنَّهُمُ وَأَعَدَّ لَهُمُ جَهَنَّمَ ط ان پر براوقت بڑنے والا ہے،اوراللہ ان برغضبناک ہوگا،اورائھیں رحمت سےدور کردے گا،اوران کے لیے اس نے دوزخ تیار کرر تھی ہے وَسَاءَ تُ مَصِيرًا ۞ وَلِلْهِ جُنُودُ السَّمْوٰتِ وَالْاَرُضُ وَكَانَ اللَّهُ اور وہ بہت ہی بُرا مھانا ہے ہے اور اللہ ہی کی مِلک آسانوں اورزبین کے لشکر ہیں اور اللہ عَزِيْزًا حَكِيْمًا ﴿ إِنَّا آرُسَلُنْكُ شَاهِدًا وَّمُبَشِّرًا براز بروست ہے، برا حکمت والا ہے لا بے شک ہم نے آپ کو گواہ اور بشارت ویے والا اوراللہ ہے بدگانی کے تحت میں تکذیب رسول اور جملہ عقائد کفروشرک وافل ہیں) ویع ذب .... المشر کت عذاب منافق ومشرک دونوں کو کفرمشترک کے یاداش میں ہوگا۔۔۔ مشرکین مشرکات کا جرم تو ظاہر ہی ہے کہ وہ رسول اور صحابہ رسول کی مزاحمت کررہے تھے اورمنافقین اس جرم میں شریک اس حیثیت سے تھے کہ وہ بھی اسلام سے اپنعض وعناد کی بناپر آرزومند اُس کے تھے کہ سلمان جنگ سے زندہ نے کرواپس نہ آئیں۔ ظاتین ....السوء۔ غلبۂ اسلام مسلمین کے جتنے بھی وعدے تھے مشرکین ومنافقین انھیں سب جھوٹ سمجھ رہے تھے،اور یہی اُن کی بڑی بدگمانی ذات حق تعالی سے تھی۔ ۵ وه براوقت تو دنیا بی میں براتھا الیکن ذکراب اس ہے کہیں بردھ کرعذاب آخرت کا ہے۔ عليهم دائرة السوء برُاوت دنياس مشركين مكه يريول يراكه جندي روزين قل وكرفارى ہے ہرطرح مغلوب ومقہور ہوکررہے اور منافقین کی باقی ساری عمر مسلمانوں کی ترقی وغلبہ سے جَل غِل كراور كرد ه كُرد ه كركي -(اس کیے صلحوں اور حکمتوں ہی کے نقاضے سے نزول عذاب میں تو قف کرر ہا ہے، عالانکہ وہ بربادی کفاریر ہروقت ہرطرح قادرہے، جب جاہے دم بھر میں صفایا کردے)

## وًنَدِيرًا ﴿ لِتُومِنُوا بِاللَّهِ وَرَمْسُولِهِ وَتَعَزِّرُوهُ وَتُوقِرُوهُ وَتَسَبِّحُوهُ اللَّهِ وَرَمْسُولِهِ وَتَعَزِّرُوهُ وَتُوقِرُوهُ وَتَسَبِّحُوهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّا اللَّا اللَّالِمُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللّل

بُكْرَةً وَّاصِيلًا ۞ إِنَّ الَّذِيْنَ يُسَايِعُونَكَ إِنَّـمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ "يَدُاللَّهِ

اس کی میں ملے رہو مے بے شک جولوگ آپ سے بیعت کررہے ہیں، وہ اللہ بی سے بیعت کررہے ہیں، اللہ کا ہاتھ

لله جنود السفوت والأرض بیالفاظ ابھی پہلے بھی گزر بچے ہیں، مگروہاں اس سے مقعود تھا مونین کے غالب کرنے پرقادر ہونا جس کا حاصل تسلیہ ہے، اوراب مقصود ہے کفار کے مقبود کرنے پرقادر ہونا جس کا حاصل تبدید ہے، اوراب مقصود ہے کفار کے مقبود کرنے پرقادر ہونا جس کا حاصل تبدید ہے، ای لیے یہاں حکیماً کے ساتھ عزیزاً فرمایا۔ (تھا نوی، ۲۲/ص: ۵۳۲) میں کے جنا نچے بشارت اور اندار کاظہور تو ای دنیا میں ہوا، اور آپ مونین کے تی میں مربی میں ندیر لیکن آپ کے شاهد ہونے کاظہور آخرت میں موگا، جب آپ قیامت کے دن اعمال امت برگوائی دیں گے۔

تشهد على أمتك يوم القيامة. (مدارك، ص: ١٤١)

م استبیع و تقدیس کی تغییر نماز سے بھی کی گئی ہے۔ اس صورت میں مراداس سے فرض نمازیں ہوں گی۔

يريد تصلواله. (معاثم، ج٤/ص: ٢٢٤)

اورمطلق ذکر بھی اس کے معنی کیے صحیح ہیں، اس صورت میں مرادذ کر مندوب ہوگا۔
بکرة و اصیلاً۔ بعض نے سے وشام سے مرادعموم اوقات لیعنی دوام لی ہے۔
یحتمل ان یکون اِشارة إلی المداومة. (کبیر، ج۸۲/ص: ۷۰)
بکنہ عن جمع الشد، بط فید کما بقال شدقاً وغرباً لحمد والدنیا ، دو ح۲۲/ص:

يكني عن حميع الشيئ بطرفيه كما يقال شرقاً وغرباً لحميع الدنيا . (روح٢٦/ص:٩٦)

تعزروه -اس كى مددكرو، يعنى الله كدين كى مددكرو-

نوقروہ یعنی اللہ کی تعظیم عقیدے میں بھی کرواور عمل ہے بھی عقیدۃ یوں کہ اسے جامع کمالات واوصاف حن سمجھو، ہر عیب، ہر تقص سے پاک وبالاتر۔ اور عملاً یوں کہ اس کی اطاعت کرو۔۔۔ آیت میں ضمیر واحد جاروں جگہ جن تعالیٰ ہی کی جانب ہے۔



### فَوْقَ آيُدِيهِمُ \* فَمَنُ نَّكَ فَإِنَّمَا يَنُكُكُ

#### ان کے ہاتھوں پر ہے و سوجوکوئی عہدتو ڑے گاتواس کے عہدتو ڑنے کا وبال

السضمائر لله عزو جل، والمراد بتعزیر الله تعزیر دینه ورسوله صلی الله علیه و سلم، ومن فرق الضمائر فقد أبعد (مدارك، ص: ۱۶۱، کشاف، ج٤/ص: ۳۲٦)
والظاهر أن الضمائر عائدة علی الله تعالیٰ. (بحر، ج٨/ص: ۹)

بعض نے تعزروہ اور تو قروہ کی شمیریں رسول الله صلی الله علیه وسلم کی جانب پھیری ہیں۔
هذه الکنایات راجعة إلی النبی صلی الله علیه و سلم. (معالم، ج٤/ص: ۲۲)
اس صورت میں مرادیہ ہوگی کہ آپ کی سنت کے اتباع واجرا میں جان و مال سے شریک رہو۔ آپ کی اعانت و تعظیم کا تارک، عاصی ہوگا۔

ورورآپ سے بحثیت رسول ان کی بیعت گویا حق تعالی سے بی ان کی بیعت ہوئی)

ان الدنین بیابعونگ بیبیت صحابہ نے حدید بیبی اسول الله صلی الله علیہ وسلم کے ہاتھ پر عزم جہاد اور آخر تک ثابت قدم رہنے پر کی تھی، جب بی خبر اڑی تھی کہ حضرت عثان جو بحثیت سفیر رسول مکہ میں گئے ہوئے تھے، آھیں مشرکوں نے شہید کرڈالا، اور اس پر بید رائے تشہری تھی کہ اب مشرکوں سے جنگ ناگز بر ہوگئ ہے۔ ان بیعت کرنے والے صحابیوں کی تعداد بروایت اصح ۱۳۰۰ تھی۔ مشرکوں سے جنگ ناگز بر ہوگئ ہے۔ ان بیعت کرنے والے صحابیوں کی تعداد بروایت اصح ۱۳۰۰ تھی۔ لفظ ''بیعت' ہمارے موام کی زبان پر بطور ایک اصطلاح تصوف کے جاری ہے، اور بیعت لینے کاحق صرف مرشد طریقت کا سمجھا جاتا ہے، قرآن مجید میں بیچی حواری رسول کا بتا یا گیا ہے، اور عبد الله عن میں آیا ہے۔ اور

إنما يبايعون الله - يواس لي كه هيفة ان كامقصود طاعت البى بى پربيعت كرنا تقا ـــــــ الله عند ياس الله عنه الله

لأن المقصود من بيعة الرسول عليه الصلاة والسلام واطاعته إطاعة الله تعالى وامتثال أوامره . (روح، ج٢٦/ص:٩٦)



### المارية والم

### عَلَىٰ نَفُسِهِ وَمَنُ اَوُفَى بِمَا عَهَدَ عَلَيْهُ اللَّهَ فَسَيُوتِيهِ

#### ای بربرے گا وا درجوکوئی اس چیز کو پوراکرے گاجس کا اس نے اللہ ہے عہد کیا ہے تو اللہ اے عنقریب

وهو نحو (من يطع الرسول فقد أطاع الله). (جلالين، ص: ٢٧٩) يد الله فوق أيديهم بيهي بيعت بي سے كنابي ب، اس ليے بير ويا ماقبل كى اور تاكيد بوگى۔ أكده تأكيداً على طريق التخييل. (كشاف، ج ٤/ص: ٣٢٦) مؤكد له على سبيل التخييل. (بيضاوى، ج ٥/ص: ٨٢)

اور بوں گویا س حقیقت کا ظہار کرادیا گیا کہ اللہ ہر طرح حاضر و ناظر ، ان کے اقوال کا سننے والا اور ان کی نیتوں کی خبرر کھنے والا ہے۔

أى هو حاضر معهم يسمع أقوالهم ويرى مكانهم ويعلم ضمائرهم وظواهرهم فهو تعالىٰ هو المبايع بواسطة رسول الله صلى الله عليه وسلم . (ابن كثير، ج٤/ص:١٦٧) يدكمعنى محاور عين غلبه ونفرت كبحى آتے ہيں۔

يقال اليد لفلان أى الغلبة والنصرة والقهر. (كبير،ج٢٨/ص:٥٧) روى الواحدى عن ابن كيسان اليد القوة أى قوة الله تعالى ونصرته فوق قوتهم ونصرتهم. (روح،ج٢٦/ص:٩٧)

اور یہ معنی بھی کیے گئے ہیں کہ جب پیمبر کا ہاتھ اُن کے ہاتھوں کے اوپر ہے تو خدا کا ہاتھ بھی اُن کے ہاتھوں کے اوپر ہوا۔

ويقال لأولياء الله هم أيدى الله وعلى هذا الوجه قال عزّ وحلّ: إن الذين يبايعونك الخ. . فإذا يده عليه الصلاة والسلام يد الله، وإذا كان يده فوق أيديهم فيد الله فوق أيديهم . (راغب،ص:٢١٢)

اور يتوبالكل ظاہر بكرت تعالى كے ہاتھ كہاں؟ ياكوئى سابھى وصف جسمانى و مادى كہاں؟ الله منزه عن الحوار - وعن صفات الأحسام. (مدارك، ص: ١١٤) فلم منزه عن الحوار - وعن صفات الأحسام. (مدارك، ص: ١١٤) فلم ينج گا،



### آجُرًا عَظِيْمًا أَ سَيَقُولُ لَكَ الْمُخَلِّفُونَ مِنَ الْاعْرَابِ شَغَلَتُنَا بِالْجُرَاعِ شَغَلَتُنَا بِالْجِراعِ فَالْمُنَالِينَ الْمُعَرَابِ شَغَلَتُنَا بِالْجِدِدِي اللَّهِ الْمُرْمِينَ فِي مِعْ وَمُعْرَبِ آبِ اللَّهِ مِنْ الْمُعَرَابِ مُعَلِينًا عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّ

اےاس کے نتائج کے لیے تیارر منا چاہے۔

فقہاء نے کہا ہے کہ چونکہ الفاظ عام ہیں، اس لیے وعید کچھاسی بیعت رضوان کے ساتھ مخصوص نہیں، جوکوئی جس عہد واجب الایفاء کوتوڑے گا، ای حکم میں داخل ہے۔

فسن نکٹ وعید کے تحقق کے لیے ضروری ہے کہ تقض عہدعد أہوا ہو یا دانستہ بے اعتنائی ہے، باقی اگر کسی نے مجبوری سے یامحض سہو ہے ایسا کیا اور اب نادم و خائف ہے تو وہ ناکث نہیں، شریعت کی نگاہ میں محض خاطی تھم ہے گا۔

الے آیت کا سب بزول گوایک متعین واقعہ بیعت ہے، لیکن بشارت ہراُس عہد کے لیے عام ہے، جو بند ہُ مومن اپنے مالک ومولا ہے کرے۔

علیهٔ اس کا اعراب عام دستور کے خلاف یہاں ہ کے ضمہ کے ساتھ ہے، گودوسری قراُت و کے کسرے کے ساتھ بھی منقول اور تو اتر کے ساتھ منقول ہے، بلکہ قراُت بالضم تو صرف حفص کی قراُت میں ہے، باقی جمہور کے نزدیک تو یہاں بھی بالکسر ہی ہے۔

وقرأ الجمهور (عليه) بكسر الهاء كما هو الشائع وضمها حفص هنا . (روح، ج٢٦/ص:٩٧)

وقرأ الحمهور (عليه الله) بنصب الهاء . (بحر، ج ١٨ ص ٢٠)
اوريدونوں اعراب بالكل جائز بيں، صاحب روح نے اس پرذراتفصيل سے تفتگوى ہے۔
قرطبی ، جلد٢/ آيت ٢٥٥ ، سورة البقره، أفت طمعون أن يؤمنوا لكم وقد كان فريق منهم النح كے تحت ميں امام تحوسيويہ كے دوالے سے ہے كوتبيلد ربيعہ كے لوگ مِنهُم كوكرة ميم كى رعايت سے منهم (كرة " " كے ساتھ ) پڑھتے ہيں۔

قال سيبويه: وأعلم أن ناساً من ربيعة يقولون "مِنهِم" بكسر الهاء اتباتاً لكسرة



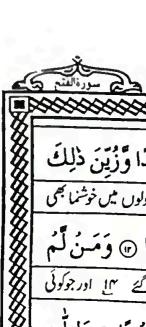
اَمُوالْنَا وَاهْلُونَا فَاسْتَغُفِرُ لَنَا تَيْقُولُونَ بِالْسِنَتِهِمُ مَّالَيْسَ فِيُ الْمُوالْفَ وَالْمُسَانِ فَي الْمِسْ فَي الْمُسَانِ فَي الْمَسْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللَّلِمُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللل

اَوُارَادَ بِكُمْ نَفُعًا طبَلُ كَانَ اللَّهُ بِمَا تَعُمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ بَلُ ظَنَنتُمُ اللَّهُ بِمَا تَعُمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ بَلُ ظَنَنتُمُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا لَكُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّ

الميم . (قرطبي، ج٢/ص:١)

الله الله تعالی سے سفارش کردیجئے کہ ہمارے اس عذر کی بنا پر ہم سے مواخذہ ترک جہاد کا نہ کیا جائے۔

استغفار کی درخواست با وجود عذرصیح کے اگر غیرمخلص کی طرف ہے ہوتو ریا فی الاخلاص پر محمول ہوگی ،اورا گرمخلص کی طرف ہے ہوتو اس کی بنایہ ہے کہ عذر کا عذر ہونا اکثر امراجتہادی ہوتا ہے اور اجتہاد کا مدار تحرّی پر ہوتا ہے ،اس میں بعض او قات تسویل نفسانی و شیطانی ہے تامل یا عمل بمقتصا کے تامل میں کوتا ہی ہوجاتی ہے ،الہذا استغفار کی حاجت ہوتی ہے۔' (تھا نوی ، ج۲/ص: ۵۲۷) سیقول لك یعنی آپ کے مدینہ پہنچنے پر کہیں گے سورة کا نزول دورانِ سفر ہی میں ہواتھا۔ شغلتنا اموالنا و اُھلونا۔ یعنی ہم اپنی مالی اور خاکلی ضروتوں میں ایسے الجھے رہے کہ ارادہ ونیت رکھنے کے باوجودنو بت شرکت جہاد کی نہ آسکی سیسب بطور تخن تر اثنی تھا۔ معلون دورہ ہے محادل کے باوجودنو بہم ۔ یعنی ان کی میساری ہی تقریر منا فقانہ ہے ۔ نہ ان کی میم معذرت ہی صحیح ومطابق واقعہ ہے اور نہ وہ آپ کی نبوت کے معتقد اور آپ کے استغفار کے قائل ہیں ۔ اس فقص تصریح نے یہ بات صاف کردی کہ یہ لوگ کر دورت میں مسلمان نہ تھے ، بلکہ پور میں افق تھے ۔ فضری سیسنے ما یہ تو تضا کے الہی کے مقا بلے میں تم اپنے مال وعیال کے س نقصان کو فیص سیسنے ما یہ تو تضا کے الہی کے مقا بلے میں تم اپنے مال وعیال کے سی نقصان کو فیص سیسنے میں یہ تو تضا کے الہی کے مقا بلے میں تم اپنے مال وعیال کے سی نقصان کو فیص سیسنے مانے و تضا کے الہی کے مقا بلے میں تم اپنے مال وعیال کے سی نقصان کو فیص سیست نہ ہے ، اللہ وعیال کے سی نقصان کو خور سیست نفی ہے ۔ ان میں مقان کو میں سیسنے میا ہیں تعال کے سی نقصان کو خور سیست نفی ہے کہ سیم کے سی نقصان کو خور سیست نہ ہیں تم اپنے میں تم اپنے میں خور سیست نہ بین کی سیم کی سیم کی مقالے میں تم اپنے میں کی کی مقالے کی سیم کو خور کی کو تو تیں کے سیم کی سیم کی کو دورت کی کو تعلق کے کی کورت کی کر دورت کی کی تعلق کی کورت کے مقالے کی سیم کی کورت کی کورت کی کر دورت کی کورت کی کورت کی کورت کی کی کورت کی کورت کی کورت کے مقالے کی کی کورت کی کی کورت کی کورت کی کورت کی کورت کی کورت کی کورت کے کورت کی کورت کی



آن لَّنْ يَّنْ قَلِبَ الرَّسُولُ وَالْمُومِينَ وَالْمُولِي اللَّهِمُ اللَّهُ وَالْمُولِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّ كدرسول اورمونين اين گروالوں ميں لوٹ كر بھى نه آئيں كے اور يہ بات تمھارے دلوں ميں خوشما بھى

فِي قُلُوبِكُمْ وَظَنَاتُهُمْ ظَنَّ السَّوُءِ ۚ وَكُنتُهُمْ قَوْمًا بُورًا ۞ وَمَن لَّمُ

معلوم ہوئی تھی، اورتم نے بُرے بُرے مُل قائم کیے اورتم برباد ہونے والے لوگ ہو گئے سال اور جوکوئی

يُومِنُ بِاللّٰهِ وَرَسُولِهِ فَإِنَّا أَعُتَدُنَا لِلْكَفِرِينَ سَعِيْرًا ﴿ وَلِلّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

مُلُكُ السَّمُوٰتِ وَالْاَرُضِ طَيَغُفِرُ لِمَنُ يَّشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنُ يَّشَاءُ طَ

مِلک ہے آ سانوں اورزمین کی سلطنت، وہ جے چاہے بخش دے اورجے چاہے عذاب دے

روك سكتے تھے؟

سم ایسی این عقائد اور ان خیالات کی بنا پر جوتمام تر مخالفت ِ اسلام کے مرادف منے ، ہرطرح مستحق عذاب وہلاکت ہوگئے۔

بل .....قلوب کے ایعنی تم اس خیال میں گمن تھے کہ اب کی سردارانِ مکہ ان بے سروسامان سلمانوں کا بالکل قلع وقع ہی کردیں گے اور اضیں زندہ سلامت دالیں ہی نہ آنے دیں گے۔

ظننتم ....قلوبکم ظننتم، کنتم خطاب سارے موقعوں پر منافقین سے ہے، جن کے

دل ایمان سے خالی تھے، اور جوسلمانوں کے دل سے بدخواہ تھے۔

و ظننتہ ظنّ السوء۔ بدگمانیاں یہی کہ دین جاہلیت کوازسرنوفر وغ ہوگا ،اوراسلام کی جدید اصلاحی تحریک کا حجنٹہ اسرنگوں ہوجائے گا۔۔۔۔۔وہی جو پچھمنافقین کے دلوں میں تھا۔

و کنتم میں اگر معنی ماضی کے لیے جائیں ، یعنی ' 'تم تھے ایک ہلاک ہونے والی قوم' ، تو مراد

ہوگی کہ علم الہی از لی میں۔

في علم الله تعالىٰ الأزلى . (روح، ج٦٦/ص:١٠٠)



ES PSANT ES

### و كان الله عَفُورًا رَحِيمًا ﴿ سَيَقُولُ الْمُخَلَّفُونَ إِذَا انْطَلَقُتُمُ اللهُ خَلَّفُونَ إِذَا انْطَلَقُتُمُ الرالله وبرا بخشَّ والا به برارحت كرنے والا به علي يديجي ره جانے والے عقريب جب تم نيم عيل لينے

اللی مَغَانِمَ لِتَا خُذُوهَا ذَرُونَا نَتْبِعُكُمُ عَيْرِيدُونَ اَنْ يُبَدِّلُوا كُلْمَ الله عَلَمُ الله عَلَمُ عَلَمَ الله عَلَمَ الله عَلَمَ الله عَلَمَ كَالله عَلَمَ الله عَلَمَ كَالله عَلَمُ كَالله عَلَمَ كَالله عَلْمُ كَالله عَلَمَ كُمُ كُمُ الله عَلَمُ كَالله عَلَمَ كُمُ الله عَلَمُ كَالله عَلَمُ كُمُ الله عَلَمُ كُمُ الله عَلَمَ الله عَلَمُ كُمُ الله عَلَمُ كُمُ الله عَلَمُ كُمُ اللهُ عَلَمُ كُمُ الله عَلَمُ كُمُ اللهُ عَلَمُ كُمْ اللهُ عَلَمُ كُمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ كُمُ وَاللّهُ عَلَمُ كُمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ كُمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ كُمُ اللهُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ كُوالِمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَ

کے (چنانچہ مشرک بھی جو ہرطرح متحق عذاب ہو چکتا ہے، اگرایمان لے آئے تو بخش دیا جاتا ہے)

ول أنه سسالارض عالم ناسوت یاعالم آخرت، ہرعالم میں سکه حکومت بس اسی خالق مکتا و بے ہمتا کا چلتا ہے، وہی ایک مطلق الاختیار ہے، قوت مدیّرہ سارے کا سنات میں اسی ایک کی ہے۔ یغفر لمن یشاہ ویعذب من یشاہ \_ لیخی مغفور ہونے اور معذب ہونے دونوں کے اسباب

اس کے قوانین تکوین کے ماتحت ہیں،ساری کا ئنات اوراس کے حوادث اس کی مشیت کے سخر ہیں۔

الم صلح حدیدیہ کے بچھ ہی روز بعد لیعنی محرم کے پیس معرکہ نیبر پیش آیا، جس میں مسلمانوں نے دولتمند و پُرقوت یہود یول پرفتح عظیم پائی نیبر مدینہ سے شال ومغرب میں چارمنزلوں پر واقع تھے، خوبہاڑیوں پرواقع تھے، اور خیبر والول کوان قلعوں پرناز تھا، ان میں سے ایک قلعہ نامور پہلوان مرحب کے نام سے منسوب حصن مرحب کہلاتا تھا، میجر جزل محمدا کبرخان کست در در در ہے، مد

کی کتاب' صدیث دفاع "میں ہے:۔

"بہودیوں نے درہ خیبر میں مختلف مقامات پر چھوٹے بڑے آطام اور قلع بنار کھے تھے، یہ قلع ایسے بی تھے جیسے پٹاوراورکوہاٹ کے درمیان یا پاکتان کے درہ خیبر میں مختلف مقامات پر گڑھیوں، کر جوں اورقلعوں کی صورت میں نظر آتے ہیں۔ یہ ساری گڑھیاں اور قلع وہاں کے رہنے والوں کی اور علاقے کے ایک خاص جھے کی حفاظت کرتے ہیں، اور بیرونی حملہ آور کے مقابلے میں ایک زبردست سلسلہ وارحفاظتی مور ہے کا تھی رکھتے ہیں۔ "(ص:۲۶۱-۲۶۱)

آیت میں ای پیش آنے والے واقعہ کاذکر بطور پیش خبری ہے۔

سيقول المحلفون اظلاص منافقين كاس قول مي بهى نه موكا اب يه جوماته چلكو



### اللهِ "قُلُ لَّنُ تَتَّبِعُونَا كَذَلِكُمُ قَالَ اللهُ مِنُ قَبُلُ \* فَسَيَقُولُونَ بَلُ

ڈالیں آپ کدد بیجے تم ہرگز ہم اوگوں کے ساتھ نبیں چل مکتے ،اللہ نے پہلے سے یوں بی فرمادیا ہے کا اس پر بیاوگ کبیں مح کہ نبیں بلکہ

کہیں گے تو محض مال غنیمت کی حرص وطمع میں <u>نیبر</u> کی دولت کا ذکر ڈاکٹر محمد حمیداللہ کی زبانی:۔

دنجیبر کی دولتمندی کا اندازہ اس سے ہوسکتا ہے کہ قریش زمانۂ جاہلیت میں شادیوں کے

موقع پرانھیں سے زیورات کرایے پرلیا کرتے تھے،اورایک مرتبہ ضائع شدہ زیورکا ہر جانہ دی ہزار

وينارا داكيا تفائ (رسول اكرم صلى الله عليه وسلم كي سياسي زندگي من ٢٧٦)

إذا .....انا عذو ها ـ ان آیات کے زول کا وقت خوب خیال میں رکھ لیا جائے! جنگ ابھی نہ ہوئی ہے ۔ یہ اسباب وقر ائن ظاہر ابھی شروع ہونے کو ہے ۔ قر آن مجید دعویٰ وتحدی کے ساتھ نہ صرف وقوع جنگ کی پیش گوئی کر دیتا ہے ، بلکہ نتجۂ جنگ یعنی مسلمانوں کی فتح اور یہود کی مغلوبیت وہزیمت کا بھی استے قبل سے اعلان کیے جارہا ہے! ۔ جزعالم الغیب والشہادة کے کوئی بھی الیک پیش گوئیوں کی جرائے کرسکتا ہے؟

إذا انطلقتم واقعهُ متقبل كاذكرصيغهُ ماضى مع بي مين أسى وقت آتا ہے، جباس

واقعهُ آینده کا وقوع یا پیش گوئی کا تحقق بالکل قطعی اور یقینی ہو۔

الی مغانم لتأ حذو ها۔ اس میں اشارہ منافقین کی حرص وطمع کی طرف بھی آگیا۔۔۔ تاریخ میں نام فزارہ وغطفان کے تبیاوں کا آتا ہے کہ بہی اپنا حصہ لگوانے کے مطالبے میں آگے آگے تھے۔ ذرون نتبعکم۔ منافقین کواب شرکتِ جہادے ممانعت کردی گئی تھی۔ بیدرخواست اسی

حکم امتناعی کی منسوخی کے لیے ہور ہی ہے۔

انطلقتم نتبعکم۔تم اور کم کی خمیری (جمع مخاطب کی) مسلمانوں کے لیے ہیں۔

کلے یہ جواب رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان سے اداکرایا جارہا ہے طبقات ان سعد میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب جہاد خیبر کی تیاریاں فرمانے لگے تو آپ نے بیہ صاف فرمادیا کہ میرے ساتھ بس وہی چل سکتے ہیں جوواقعی جہاد کا شوق رکھتے ہیں:فقال لا یہ خرجن معنا إلا راغب فی الجھاد . (ج۲/ص:۲۰۱)



### تَحُسُدُونَنَا ﴿ بَلُ كَانُوا لَا يَفُقَهُونَ إِلَّا قَلِيُلُّ ۞ قُلُ لِللَّهُ خَلَّفِينَ

#### تم ہم سے حد کرتے ہو، اصل یہ ہے کہ بدلوگ بہت ہی کم بات بچھتے ہیں 14 آپ ان بیچھےرہ جانے والے

كلام الله \_ يعنى حق تعالى كاية كلم كرفير بجزائل صديبيك اوركوئى ندجائ \_ . قال مقاتل يعنى أمر الله نبيه صلى الله عليه وسلم أن لا يسير منهم أحد .

(معالم، ج٤/ص:٢٢٦)

کلام کی دوسری تفسیر یہ بھی ہوسکتی ہے کہاہے جن تعالیٰ کے وعدہ کوین کے عنی میں لیاجائے۔

قال محاهد وقتادة وجويبر وهو الوعد الذي وعد به أهل حديبية واختاره ابن

جرير . (ابن كثير، ج٤/ص:١٧١)

اس صورت میں مرادیہ ہوگی کہ اللہ نے مونین مخلصین سے بیہ جو وعدہ کررکھا ہے کہ خیبر کی غنیمت صرف شخصیں کو ملے گی ،اسے بیمنافقین اپنی شرکت سے جھٹلا دینا جا ہے ہیں۔

لن تتبعو نا۔لن یہاں مطلق تابید کے لیے نہیں ، بلکہ صرف غزوہ نخیبر تک کے لیے محدود ہے اور کلام میں زوروتا کیا۔ پیدا کرنے کے لیے ہے۔

إلى خيبر . (معالم، ج٤/ص:٢٢٦)

وهو الانطلاق إلى خيبر . (روح، ج٢٦/ص:١٠١)

وهي للمبالغة في النفي . (بحر، ج٨/ص:٩٤)

آن ید او اکلام الله اور قبال الله من قبل دونوں جگهمرادرسول ہی کی زبان ہے مواعید الله بیں، ورنه خود قرآن میں تو یہ وعدے کہیں فدکو رئیس، جن نافہموں نے ہمارے زمانے میں قول رسول کی جیت دین سے انکار شروع کیا ہے، ان کی تر دید کے لیے ایسے نصوص قرآنی کیسے قاطع ہیں!

کے ذاکہ .....قبل۔ یعنی ہم تمھاری درخواست ہر گر منظور نہیں کر سکتے ،ہم کو پہلے ہی سے پیر حکم البی ال چکا ہے کہ اور وں کومت ساتھ لے جانا۔ دوسر مے عنی یہ بھی ہو سکتے ہیں کہ تم زبان سے پچھ بھی کہو، تم بہر حال ہمار سے ساتھ جانے پر قادر نہ ہوسکو گے ، وعد و البی بہی ہے اور وہ غلط نہیں ہوسکتا۔ منافقوں کی کم نہی بلکہ نافہی اسی سے ظاہر ہے کہ مونین صادقین و مخلصین جن کے ہاں حسد دنفسانیت کا گر زنہیں ، اُن کے سے اور واقعی جواب کوحسد دنفسانیت پرمحمول کررہے ہیں۔



5 PS. V. . 2

### مِنَ الْاَعُسرَابِ سَتُدُعَوُنَ إِلْسَى قَوْمٍ أُولِسَى بَسَاسٍ شَدِيدٍ تُقَاتِلُونَهُمُ ويهاتيون عهدد يج كونقريبتم الي لوگون كل فرف بلائ جاؤگ جونخت لانے والے موں گے يا توان سے لاتے دمو

اَوُ يُسُلِمُونَ عَلَيْ فَان تُعِلِيهُ عُوا يُوتِهِ عُمُ اللهُ أَجُرًا حَسَنًا عَوَان تَتَوَلُّوا اللهُ اَجُرًا حَسَنًا عَوَان تَتَوَلُّوا اللهُ اَجُرًا حَسَنًا عَوَان تَتَوَلُّوا اللهُ اللهُ اَجُرًا حَسَنًا عَلَى اللهُ اللّهُ

بل .....قلیلا\_منافقین اوروه بھی دیہاتی "بھھ ہی کیا سکتے تھے کہ مجاہد کاظرف کتنابلند ہوتا ہے۔

19 (خواہ مسلمان ہوکرخواہ ذمی بن کر)

من الأعراب دوباره اس كى تصريح به كه بيمنافقين شهرى نهيس، ديهاتى تصداورد يهاتيول كادرجه كفرونفاق شهريول سے بر ها مواتھا۔ الأعراب أشد كفرأ و نفاقاً.

قوم ....شدید\_ اس پیش گوئی میں صاف اشارہ رومہ اور ایران کی سیحی و مجوی با قاعدہ اور آلات جدیدہ سے سلح فوجوں اور لشکروں کی جانب ہے۔

وأخرج سعيد بن منصور وابن جرير وابن المنذر عن الحسن قال: هم فارس والروم . (روح، ج ٢٦/ص: ٢٠١)

وقال كعب هم الروم . (روح، ج٢٦/ص:٢١)

وعس عطاء بن أبي رباح ومجاهد في رواية، وعطاء الحراساني وابن أبي ليلي

هم الفرس . (روح، ج٢٦/ص:٢٠١)

بعض نے لٹنگر بنی حنیفہ بھی مراد لی ہے، جن کے خلاف حضرت ابو بکر صدیق نے جہاد کیا تھا۔اور فقہائے مفسرین نے اس سے خلیفۂ اول ودوم کے خلیفۂ راشد ہونے پراستدلال کیا ہے۔



### 5 7 5 mm

### كَمَا تَوَلَّيْتُمُ مِّنُ قَبُلُ يُعَذِّبُكُمُ عَذَابًا الْيُمًا ﴿ لَيُسَ عَلَى الْاَعْمَى الْاَعْمَى الْاَعْمَى اللَّاعُمَى اللَّاعُمَى اللَّاعُمَى اللَّاعُمَى اللَّاعُمَى اللَّاعُمَى اللَّاعُمَى اللَّهُ اللَّ

فه ودليل على صحه إمامة أبى بكر وعمر وعثمان رضى الله عنهم لأن أبا بكر الصديق دعاهم إلى قتال بنى حنيفة ودعاهم عمر إلى قتال فارس والروم وقد ألزمهم الله اتباع طاعة من يدعوهم إليه. (حصاص، ج٣/ص:٣٩٣)

وفي الآية دلالة صحة خلافة الشيخين حيث وعدهم الثواب على طاعة الداعي عند دعوته. (مدارك،ص:١١٣٣)

ستدعون سندید\_ یعنی اگراجر حاصل کرنامقصود ہے تواس کی تخصیص کچھای موقع کے ساتھ نہیں ،خیبر کے بعد بھی شدید معرکے ہوں گے ،ان میں شریک ہوجانا۔

یسلمون اسلام بہال نعوی معنی میں ہے۔ بیلازی نہیں کفریق محارب اپنادین بدل کر اسلام بی اسلام کی اسلام کی اسلام کی اسلام کی جزیہ دے کر رعایائے اسلام بی جانا اور حکومت اسلام کی اطاعت قبول کر لینا بھی یسلمون ہی کے مفہوم میں داخل ہے۔

ومعنی یسلمون ینقادون لیتناول تقبلهم الحزیة . (بیضاوی، جه/ص:۸۳)

فینغی أن یراد بقوله یسلمون ینقادون، لأن وضع الحزیة علیهم مشروع . (أحمدی، ص: ٦٦٣)

علی معنی یکون أحد الأمرین إما المقاتلة أو الإسلام . (روح، ج٢٦/ص: ١٠٤)

"مطیح (اسلام)" یر جمه تھا نوگ کا ہے، سابق کے ترجموں سے اسے متاز کرنے والا۔
قدیم ترجموں میں ترجمہ "مسلمان شوند" یا" مسلمان ہوجا کیں" ہے۔

أو کلمهٔ أو يهان اظهار شک و تر دد کے لينهيں ، بلکه دوشقوں کو متعین کردیئے کے لیے ہے۔

فأو للتنويع والحصر لا للشك و هو كثير . (روح ، ج ٢٦/ص: ١٠٤)

• ٢ يه منافقين کوا يک موقع اور ديا جار ہا ہے۔ اب بھی ان کے ليے مہلت و گنجايش ہے کہ چاہیں تواپنے اسلام کو متندوم صدق کرالیں۔

فإن تطبعوا۔ دینی اگراب بھی تم لوگ تھم خداوندی کی اطاعت کروگے ، شریک جہاد ہوجاؤگے۔

فإن تطبعوا۔ دینی اگراب بھی تم لوگ تھم خداوندی کی اطاعت کروگے ، شریک جہاد ہوجاؤگے۔

حَرَجٌ وَّالاَ عَلَى الْاعُرَجِ حَرَجٌ وَّالاَ عَلَى الْمَرِيُضِ حَرَجٌ وَمَنُ پر ہے اورنہ کوئی گناہ کنگڑے پر ہے اورنہ کوئی گناہ بیار پر اور جو کوئی بھی کہنا يُطِع اللُّهَ وَرَسُولَهُ يُدُحِلُهُ جَنَّتٍ تَجُرِى مِنُ تَحْتِهَا الْآنُهُرُ عَ مأنے گا اللہ اوراس کے رسول کا ، اسے ان ایسے باغوں میں داخل کرے گاجن کے نیجے ندیاں بہدر ہی ہوں گی وَمَنُ يُتَوَلُّ يُعَدِّبُهُ عَذَابًا آلِيُمًا ﴿ لَقَدُ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِيُنَ اور جوکوئی روگردانی کرے گااہے وہ عذاب در دناک کی سزادے گا اللے بے شک اللہ خوش ہوا ان مسلمانوں ہے إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحُتَ الشَّجَرَةِ فَعَيلِمَ مَافِي قُلُوبِهِمُ فَٱنْزَلَ السَّكِينَةَ جب کہوہ آپ سے بیعت کررہے تھے درخت کے نیچی،اوراللہ کومعلوم تھا جو پچھان کے دلوں میں تھا،سواللہ نے ان میں اطمینان عَلَيْهِمُ وَأَثَابَهُمُ فَتُحًا پیدا کردیااوران کوایک لگے ہاتھ فتح بھی يـو تـكم ....حسناً \_ تيجيلي غلطيال اب بهي معاف موسكتي بين، مينه موكا كدان كانتقام میں تم این فی الوقت طاعت وعبادت کے اجرے محروم رکھے جاؤ۔ وإن .....أليماً آيت كاس جزير وشي ظلافت اول ودوم كى حقانيت بريراً كى -فدل على صحة إمامتهما إذكان المتولّى عن طاعتهما مستحقاً الشَّاب.

بعصاص، ج٣/ص: ٣٩٤)

فوجب أن يكون الداعي مفترض الطاعة. (مدارك،ص:٤٤١) ۲۱ اطاعت داعراض دونول را بین کلی بهونی بین اور دونول کے تمرات، نجات دعذاب جمي بالكل داضح بن-

ليسس ....المديض حَرَجٌ ليعني يشركت جهاد كاحكم على الاطلاق مرفردك لينهيل -جو معذوریا بیار ہیں، وہ اس تھم سے شروع ہی ہے ستنیٰ ہیں۔عمّاب تو صرف ان پر ہے جو بلاکسی عذر تو ی کے خواہ مخواہ غیر حاضرر ہے۔



### قَرِيْبًا ﴿ وَمَغَانِمَ كَثِيْرَةً يَّا نُحُذُونَهَا ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيْزًا

دے دی ۲۲ اور بہت ی میمتیں بھی جنھیں بیلوگ لےرہے ہیں اور اللہ برداز بردست ہے

۲۲ اشاره نتخ خیبر کی جانب ہے <u>خیبر پر حاشیہ ابھی او پر گزر چ</u>کا۔

إذ يبايعونك اى بيعت كاذكر ہے جوآ پ نے مقام حديبيد ميں مسلمانوں سے عزم جہاد

پرحضرت عثال کی خبرشہادت س کر لی تھی ،اسی بیعت کامشہوریام بیعت الرضوان ہے۔

آیت ان اصحاب بیعت کی صحت ایمان پرایک شہادت نصمی ہے۔

فيه الدلالة على صحة إيمان الذين بايعوا النبي صلى الله عليه و سلم بيعة الرضوان بالحديبية. (حصاص، ج٣/ص: ٢٩٤)

فىل على أنهم كانوا مؤمنين على الحقيقة أولياء الله إذ غير جائز أن يخبر الله برضاه عن قوم

بأعيانهم إلا وباطنهم كظاهرهم في صحة البصيرة وصدق الإيمان. (حصاص، ٣٠٠/ص: ٢٩٥)

تحت الشهرة يدرخت كيكر (سمره) كاتها بعض روايتول مين (اوربيروايتين

کچھزیادہ قوی نہیں) آیا ہے کہ بددرخت حضرت عمر کے زمانے تک قائم وسلامت رہا، مگرآ پانے

جب دیکھا کہلوگوں کاحسن اعتقاداس درخت کے ساتھ حدود سے متجاوز ہوکرضعیف الاعتقادی اور

وہم پرسی تک پہنچاجا تا ہے تو آپ نے اسے کواڈ الا۔

ما فی قلوبھم۔ ان مونین صادقین کے دلوں کا جذبات اخلاص و وفا داری سے لبریز ہونا تو ظاہر ہی ہے ممکن ہے اپنی بے سروسا مانی پرنظر کر کے خوف طبعی میں بھی کسی درجہ میں ہو۔

ف أنزل السكينة عليهم اوراس نزول سكينت كانتيجه بيهوا كمان لوكول كوتكم اللي كم مان مين ذرا يس وبيش ندر ما-

فقهاء نے اس سے بیا سنباط بھی کیا ہے کہ نیت اگر صادق ہے قوتو فیق الہی ضرور دستگیری کرے گی۔ و هذا یدل علی أن التوفیق یصحب صدق النیة . (حصاص، ج۳/ص: ۳۹)



صِرَاطًا مُّسُتَقَيْمًا ﴿ وَّأُنحُرٰى لَمْ تَقُدِرُوا عَلَيُهَا قَدُ اَحَاطَ اللَّهُ بِهَا ط

والدے سم اور ایک اور (فقی ) بھی ہے جو (ابھی) تمھارے قابو میں نہیں آئی ہے اللہ اے احاطہ قدرت میں لیے ہوئے ہے

فعلم ما في قلوبهم - اس سان اصحاب بيعت كصدق ايمان وصدق نيت كي اور زياده تا كىداورتقويت ہوگئى۔

أخبرأنه علم من قلوبهم صحة البصيرة وصدق النية وأن ماأبطنوه مثل ما أظهروه . (حصاص، ج٣/ص: ٩٩٤)

سوم وہ اپنی قدرت ہے جس کو بھی جا ہے، اورا پی حکمت سے جب بھی جا ہے فتح

وغلبہ دے دیتا ہے۔

مغانم كثيرة تاحذونها مشهورسي سيرت نكارسروليم ميور في المال غنيمت اس ہے قبل مجھی مسلمانوں کونہیں ملاتھا۔ تھجور، تیل،شہد، جو کے عظیم الثان ذخیرے، بھیٹروں کے گلے، اونٹوں کی قطاریں، اوران سب کے علاوہ بکثرت نفذی اورزبورات بیسب ہاتھ لگے۔ ابن ہشام نے بھی اس تقسیم غنیمت کی تفصیل کھی ہے۔

اوروہ سیر هی راہ اللہ کے وعدول پروثوق واعتمادی ہے) (اوروہ سیر هی راہ اللہ کے وعدول پروثوق واعتمادی ہے) وعدكم ..... تأخذونها يغنائم كثير كوعد يهلخودرسول الله صلى الله عليه وسلم ك ز مانے میں اور پھرخلافت راشدہ کے دور میں بار بار اور کثرت سے پورے ہوتے رہے ۔خطاب

يهال عام امت سے ب

هي على ما قال ابن عباس ومحاهد وجمهور المفسرين، وعد الله تعالى إلى المؤمنين من الغنائم إلى يوم القيامة . (روح، ٢٦/ص: ٢٢٩) وهي الفتوح التي تفتح لهم إلى يوم القيامة . (معالم، ج٤ /ص: ٢٢٩)



### وَكَانَ اللّٰهُ عَلَى كُلِّ شَنَّ قَدِيرًا ۞ وَلَو قَاتَلَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا

لَوَلُوُ الْأَدُبَ ارَ ثُمَّ لَا يَجِدُونَ وَلِيًا وَلَا نَصِيرًا ﴿ سُنَّةَ اللَّهِ الَّتِي لَوَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّالَّةِ اللَّهُ اللّ

فعی خیل سے ایمنی اُن اغیار واشرار پرتمھارارعب بیٹھ گیااور اُنھیں ہمت ہی تم سے زیادہ مقابلے کی نہ پڑی۔

الناس کا اشارہ خصوصی مہود خیبراوران کے حلیفوں کی جانب ہے۔

يعني أيدي أهل خيبر وحلفائهم. (مدارك،ص:١١٤٤)

مشركين عرب كے كئ كئ قبيلے بيهو دخيبر كے حليف تھے: بني اسد، غطفان وغير ہا۔

هذه لعنی اسی فتح خیبراوراس کی سمتیں۔

يعنى مغانم حيبر . (مدارك،ص:٤٤١)

لتكون آية للمؤمنين يعني مونين كاايمان اورمضبوط موكيا \_\_\_\_\_ياك خالص علمي

واعتقادي نفع ہوا۔

ویهدیکم صراطاً مستقیماً یعنی الله کے وعدوں پراعتماداور قوی موگیا ۔۔۔۔ بیایک خالص عملی واخلاقی نفع موا۔

گویاعلاوہ مادی و مالی نفع کے بیدین نفع بھی دودوحاصل ہوکررہے۔

(اورایک ای واقعہ کی کیا تحصیص ہے)

قدرت کاملہ کا استحضار رفع استبعاد واستعجاب کے لیے ہے۔ فتح مکہ مخاطبین کو بہت ی

مستبعد، دوراز قیاس نظرآ رہی تھی۔

لم تقدروا علیها۔ وہ فتح ابھی تک تمھارے بس میں نہیں آئی ہے، کین اس کا اشتیاق درجہ کمال میں رکھتے ہو۔

قد أحاط الله بها\_اورالله جب جائه اسے واقع كردكھائے گا۔ (جوانھين قبراللي كى اس كرفت سے بچاسكتا)



ES PUNT R

### قَدُ خَلَتُ مِنُ قَبُلُ اللَّهِ وَلَنُ تَحِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبُدِيُلًا ﴿ وَهُوَالَّذِي سلے سے چلاآر ہاہے، اورآپ اللہ کے دستور میں کوئی ردوبدل نہ پائیں گے سے وہ (اللہ) وہی تو ہے جس نے كَفَّ آيُدِيَهُمْ عَنُكُمُ وَآيُدِيَكُمْ عَنُهُمْ بِبَطُنِ مَكَّةَ مِنْ بَعُدِ أَنْ ان کے ہاتھ تم سے اور تمھارے ہاتھ ان سے بطن مکہ میں روک دیے، بعدای کے کہ اَظُفَرَكُمُ عَلَيْهِمُ طُوَكَانَ اللَّهُ بِمَا تَعُمَلُونَ بَصِيرًا ﴿ هُمُ الَّذِيْنَ تم کوان پر قابو دے دیاتھا اوراللہ تمھارے کاموں کوخوب دیکھ رہاتھا کیے ہید وہ لوگ ہیں جنھول نے اللذين كفروا \_ اشارة خصوصى يبود خيبرى طرف ہے \_ انھيں كومددكى برسى تو قعات شرکین عرب کے قبائل بنوغطفان وغیرہ سے تھیں ، انھوں نے عین وقت پرصاف جواب دے دیا \_\_\_\_ ڈاکٹر محمد اللہ کے الفاظ میں: \_ '' فزارہ وغطفان خیبر کے حلیف تھے۔راستے میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے انھیں ناطرفدارر بے كا حكم ديا، مدينے كى تھجوركالا ليج بھى دياجو بے سودر با،اور جب انھول نے نہ ماناتو فوجى نقل وحرکت میں ہ تخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسی تبدیلی کی کہان عرب قبائل کواپنی بستیوں اور بیوی بچوں کی حفاظت ہی ضروری ہوگئی،اورخیبر کی پوری معرکہ آرائی میں پھرانھوں نے کوئی حرکت نہیں کی ۔' (رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی سیاسی زندگی من:۲۶۵-۲۲۹) کے بین اللہ نے جو ضابطے قاعدے مقرر کرر کھے ہیں، مجال نہیں کہ کوئی مخلوق اس میں کچھ ڈخل دے سکے سنة .....قبل يهي ابل حق كے غلبه اور اہل باطل كى مغلوبيت كا (بشرطيكه كوئى وقتى حكمت

سنة .....قبل يهي المرحق كفلبه اورا الم باطل كى مغلوبيت كا (بشرطيكه كوئى وقتى حكمت وصلحت اس كے معارض ندہو) دستورآج سے نہيں ،شروع سے چلا آر ماہے ۔

الم (چنانچهاییا کام اس نے تمھارے ہاتھ ہے نہ ہونے دیا جس کا نتیجہ قال ہوتا)

وهو سیعنه میلمانوں اور مشرکوں کو باہمی قل وقال سے روک دیا۔ کہ ضیغهٔ
جمع مخاطب مسلمانوں کے لیے ہے اور هم صیغه جمع غائب مشرکیین مکہ کے لیے اشارہ سلح حدیبیہ
کی جانب ہے۔



S PSAVE C

أبديكم عنهم حديبيين ابھى نامدو پيام جارى تھا كەاكدروز فجر كونت كو يعيم كىكل كراتى آ دميوں كاكد سے ناكل كراتى آ دميوں كاكيد سے نے مسلمانوں پرحمله كرديا، مگراً لئے خودى گرفتار ہو گئے ۔ جرم علمين، بالكل محملا ہوا تھا، رسول الله صلى الله عليه وسلم چا ہے توسب كوئل كرادية ،اس كے بجائے آپ نے بسرے سے معاف كر كے سب كور ہاكر ديا۔ احاديث ميں إس كاذكر ہے، اور مفسرين نے بھى يہ پہلوا فتياركيا ہے۔

عن أنس أن ثمانين هبطوا على رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه عن حبل التنعيم عند صلاة الصبح وهم يريدون أن يقتلوه فأحذوا أحذاً فأعتقهم رسول الله صلى الله عليه وسلم . (ترمذي،أبواب تفسير القرآن، رقم: ٢٢٦٤)

عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: لما كان يوم الحديبية هبط على رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه ثمانون رجلًا من أهل مكة بالسلاح، من قبل حبل التنعيم، يريدون غرة رسول الله صلى الله عليه وسلم فدعا عليهم فأخذوا، قال عفان: فعفا عنهم . (ابن كثير، ج٤/ص:١٧٣)

بسطن مکة بطن مکه سے مراد صدیبیہ ہے، جے کمال قرب واتصال کی بنا پوطن مکہ ہی قرار دے دیا گیا۔

حدود حرم حدیبیہ کی سے شروع ہوجاتے ہیں ،اور فقہائے حنفیہ کے ہاں حرم کے اندر حدیبیہ کا ایک جزبھی شامل ہے۔

أى بالحديبية لأن بعضها منسوب إلى الحرم. (مدارك، ص: ١١٤) من ....عليهم امام ابوطيفة في است اشاره فتح مكى جانب بمجه كراشنباط يدكيا ب كمك كذر بعد سنهين، بلكه جنگ سے مسلمانوں كے ہاتھ ميں آيا۔

وبه استشهد أبوحيفة رضى الله عنه على أن مكة فتحت عنوة لاصلحاً. (مدارك، ص: ١١٤٥)

مسكة ـ بيلفظ بهلى بار، اور إى ايك بارقر آن مجيد مين آيا ہے، اگر چراس كے دوسر فاتى ناموں سے اس كاذكر قر آن مجيد ميں بار بارآيا ہے : بكه اور البلد الحرام، اور البلد الأمين وغير ہا۔

مكه دنیائے اسلام كا مشہور ومعروف شہر ہے۔ امت كا مقدس ترين معبد خانة كعبداى سرز مين برواقع ہے، يشهر عرب كے صوبہ تجاز ميں طول البلد مشرقی كے ٢٠٠٠ درجه اور عرض البلد شالى كے



ES PUNT ES

۱۲درجه ۳۰ و قیقه پر ہے۔ خط استوا، قریب ہی ہے گزرا ہے۔ خشک پہاڑیوں ہے کھ انوا ہے، جودوسو ہے لیے کر چھرسوف تک بلند ہیں اور یہی گویا شہر کا قدرتی شہر پناہ کا کام دیتی ہیں، شہر کے سمندر ہے۔ ۳۲۰ میٹر بلند ہے۔ دن اور رات اکثر برابر رہتے ہیں، زیادہ سے زیادہ فرق آ دھ گھنٹے کا ہوجا تا ہے۔ شہر کی قد امت پر قدیم سے قدیم شہادتیں موجود ہیں۔ خانهٔ کعبہ کے گردمکانات کی تعمیر کا سلسقصی بن کلاب بن مرہ کے وقت سے منقول ہے۔ یہ قصی اجداد قریش میں سے ہوا ہے، اور قریش کے سارے فضائل اس کی اولا دمیں جمع ہے۔

كان الشرف والرياسة من قريش في الجاهلية في بني قصى، لا ينازعونه ولا يفخر عليهم فاخر فلم يزالوا ينقاد لهم ويرأسون وكانت لقريش ست مآثر كلها لبني قصى دون سائر قريش، منها الحجابة والسقاية والرفادة والندوة واللواء والرياسة . (المحبر،ص: ١٦٤ - ١٦٥)

'' جاہلیت میں قریش کی بزرگی وسرداری بن قصی کے جھے میں تھی ، جس میں کسی کونزاع نہ تھا، اور نہ کوئی فخر کرنے والا ان کے مقابلے میں فخر کرتا، بلکہ سب لوگ اضیں کی اطاعت کرتے اور انھیں کو اپنا سردار مانتے ، قریش کے اختیارات چھتم کے تھے اور وہ سب کے سب بن قصی ہی میں جمع ہوگئے تھے، یعنی حجابت اور سقایت اور رفادت اور ندوت اور لواء اور ریاست۔''

بن ہاشم بن عبد مناف اس سلط قصی کی ایک شاخ کا نام ہے۔

مکہ کی حقیت علاوہ ندہ بی زیارت گاہ ہونے کے، ایک مرکز تجارت اور بڑی منڈی ہونے کی بھی شروع سے جلی آ رہی ہے۔ یہ بین ای شاہراہ پرتھا جوز مانۂ قدیم میں جنوب کو شال سے اور مشرق کو مغرب سے ملاتی تھی، یعنی ایک طرف یمن و بحر ہند، ایران وہند، بلکہ چین تک کا مال ای راستے سے جاتا تھا، اور دوسری طرف افریقہ، فلسطین، شام، روم اور بحر روم کے تجارتی قافلے ای راستے سے گزرتے تھے۔ یہ ظیم الثان تجارت قریش مکہ بی کے ہاتھ میں تھی ،ان کے قافلوں میں کوئی وس میں نہیں، دودو تین تین سوکی وس میں ہوتے تھے، حفاظت کے لیے سلے سیاہ دودو تین تین سوک تعداد میں ہوتے تھے، حفاظت کے لیے سلے سیاہ دودو تین تین سوک شریک ہوتے ،اور شترک کمپنیوں کے اصول پر مکہ کے چھوٹے بڑے سب اس تجارت میں شریک ہوتے ،اور قلیل سر مایہ لگا کرئی گنا نفع عاصل کرتے۔



كَفَرُوا وَصَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَالْهَدَى مَعْكُوفًا كَرَامِ وَالْهَدَى مَعْكُوفًا كَرَامِ وَالْهَدَى مَعْكُوفًا كَرَا مِنَا اورَمْ كَو مَجرَرَام مِ وكا اور قرباني كے جانور كو جو زكا ہوا رہ كيا تھا

اَنُ تَطَعُوهُمُ فَتُصِيبَكُمُ مِّنْهُمُ مَّعَرَّةً إِغَيْرِ عِلْمِ اللهُ فِي رَحْمَتِهِ

ان کے کل جانے کا احمال شہوتا جس پران کے باعث تھیں جی نادانتگی میں ضرر پنچا (تو) ابھی سب تغنیہ طے کردیا جاتا ہے (کیکن ایسانیس ہوا) تا کسانشا ہی دہت میں

۲۹ (اوراس طرح جرم در جرم کے مرتکب ہو چکے تھے)

المسحد الحرام اس كتحت ميں خائة كعبداوراس كے ملحقات وتو ابع سب داخل ہيں۔ والهدى سمحد سے لين قربانى كے جانوركومنى كى قربان گاہ ميں بينچنے سے روك ديا۔ مسلمان عمرے كى نيت سے گئے تصاور قربانى كے جانورساتھ لے گئے تھے، يہى خيال تھا كەمنى بينچ كر جانور بھى قربان كريں گے۔

والمراد المحل المعهود وهومني. (مدارك،ص:٥١١)

والمراد مكانه المعهود وهو منى . (روح، ج٢٦/ص:١١٣)

فقہاءنے آیت سے استباط کیا ہے کہ قربانی کی جگہ حدود حرم کے اندر ہی ہے۔

وفي الآية دلالةعلى أن المحل هوالحرم فلوكان محله غيرالحرم لماكان

معكوفاً عن بلوغه. (جصاص، ج٣/ص: ٣٩٤)

بسل کیمی اس می شخصی قال کا حکم دے کرسب کا کام تمام کرادیا جاتا، لیکن اس حکم نه دیخ کی ایک مصلحت میر کای کی تحصاری نے خبری ولاعلمی میں مکہ کے مسلمانوں کا بھی خون ہوجاتا، اور شخصیں اس سے جوغم وصدمہ یا گناہ ہوتاوہ الگ۔

"اگریہ شبہ ہوکہ بے خبری میں گناہ بھی کیوں ہوگا توجواب یہ ہے کہ جہاں بے خبری کا برفع قدرت میں ہواورر فع میں کوشش ندکی جائے ،اس کا گناہ ہوگا۔اورا گریہ کہا جائے کہ صحابہ میں اس کا اختال کب ہے کہ وہ کوشش میں کوتا ہی کرتے۔جواب یہ ہے کہ بعض اوقات اس طرف التفات نہیں ہوتا کہ ہم

مَنُ يَّشَاءُ \* لَوُ تَزَيَّلُوا لَعَذَّبُنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمُ عَذَابًا اَلِيُمًا ۞ داخل کرے جس کوچاہے اس اگریہ (مسلمان) کہیں اُل گئے ہوتے توان میں سے جو کافر تھے آھیں ہم دردناک عذاب دیے سے إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ فَٱنْزَلَ (اوروہ وفت یاد کرو) جب (ان) کا فروں نے اپنے دلوں میں عصبیت،عصبیت جاہلی کو جگہ دی،لیکن اللہ نے اللُّهُ سَكِيُنتَهُ عَلى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَٱلْزَمَهُمُ كَلِمَةَ التَّقُوى ا پی طرف سے حل اپنے رسول اور مونین کوعطا کیا ۳۳ اور (اللہ نے ) تھیں تقویٰ کی بات پر جمائے رکھا ے کوتا ہی ہوئی اور صحابہ سے بالتفاتی کا صدور محلِ اشکال نہیں' (تھانوی،ج ۲/ص:۵۵۲) ولو .....تعلموهم بهت سے کلم گوءم داورعورتیں دونوں، مکمعظممیں مشرک حکومت کے درمیان محبوس ومظلوم موجود تھے۔ اسل (چنانچه یهال یمی مواه اوراندرونِ مکه اوربیرون دونوں کے مسلمانوں پراللد کافضل خاص مها) المسلم العنى ملمانوں ہى كے ہاتھوں انھيں قتل كراديتے۔ لو تزيّلوا \_ لعني مسلمان اگر مكه سے باہر علے گئے ہوتے اور شہر میں موجود نہ ہوتے ۔ منهم\_لعنی اہل مکہ میں سے معومهم (اوراس سكينت الهي كااثربيه واكه مسلمان جوش مين آكرازنهين بينهے) مشرکین کی بے جاضداومسلسل اشتعال انگیزی کاطبعی تقاضا تو بالکل یہی تھا کے مسلمان بھی لڑنے مرنے برآ مادہ ہوجاتے ،لیکن اللہ کے نزول سکینت (اطمینانِ قلب وسکونِ خاطر، ضبطنف، شانتی ) کا اثر پہلے رسول الله صلی الله علیه دسلم پر ہوا، اور پھر آپ کے واسطے سے عام مومنین پر۔ إذ .....الجاهلية يعنى جب مشركون كي طرف سے بدين والى عصبيت كا ظهار مونے لگا \_ جے صلح نامہ مرتب ہونے لگااورمسلمانوں کی طرف ہے حضرت علیٰ اس کی کتابت کرنے <u>گے</u>تو مکہ کی مشرک حکومت کے نمایندوں نے مطالبہ اس قتم کے اشتعال انگیز شروع کیے:-(۱) معابدے ير بسم الله الرحمن الرحيم نام مي جائے۔ (٢) معاہدے برصرف محد بن عبداللہ لکھا جائے ہمحدرسول اللہ نہ لکھا جائے۔وس علیٰ ہٰذا۔



وَكَانُو ٓ الْحَقِّ بِهَا وَاهْلَهَا طُو كَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَسَى عَلِيمًا ﴿ لَقَدُ اللَّهُ بِكُلِّ شَسَى عَلِيمًا ﴿ لَقَدُ اوروه اس كَمْ حَقّ بَهِي بِينَ اور اللَّهِ بِي اور اللَّهِ تَوْبَرَثُ كَا (پورا) علم ركمتا ہے ٣٣ بے شك

رسول الدّسلی الدّعلیه وسلم اس قتم کے سارے مطالبات کومنظور فر ماتے چلے محکے۔ حسیة السحاه لیة ۔ السحاه لیة پر حاشیہ سورة آل عمران میں گزر چکا۔ حسیة بعن ضد، نفسانیت، تعصب ۔ حاهلیت اسلام کی ضد ہے، اور مشرکانہ تہذیب و تدن (کلچر) کے پورے مفہوم کوشامل ۔ مرادیہ ہے کہ جب ان مشرکوں کی رگ تعصب بھڑک اٹھی۔

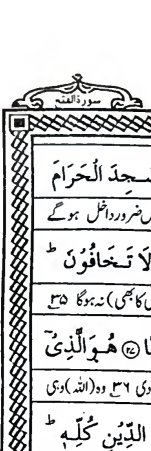
کلمة التقویٰ \_ یہاں تقوے کی بات رسول کی اطاعت تھی ، اور بیای کا مقتفاتھا، جس فی جوش مسلمانوں نے اینے کو قابو میں رکھا۔۔۔ ڈاکٹر محمد حید اللہ کے الفاظ میں:۔

"اسے جب مسلمانوں نے منظور کرلیا اور معاہدے کے متن میں بجائے ہم اللہ الرحمٰ کے خالص اسلامی فارمولے کے ،قریشی فارمولا "بسسمك اللہ ہے" کھاجاتا ،اور" محدرسول اللہ" کی جگہ "کھاجاتا ،اور" محدرسول اللہ" کی جگہ "محد بن عبداللہ" کھاجانا طے ہوا، تو گویا فتح قریش ہی کی ہوئی اور اِنھیں دبنا پڑا ،اور بظاہر مصحیح بھی تھا ،اور مسلمان سپاہیوں میں عام طور پر رنج کی لہر دوڑگئ ، حتی کہ حضرت عراجیہ و قیقہ رس مد بر بھی اپنی کو چھپانہ سکے ،لیکن مسلمانوں میں نظم وضبط اتنا کچھ آچکا تھا کہ جب حضور نے فرمایا کہ سے ہو چکا ہے اور آپ اس کو پنند کرتے ہیں ، تو پھر کسی کی مجال نہ تھی کہ سوائے خاموثی اور اطاعت شعاری کے بچھاور کریں۔" (رسول اکرم سلی اللہ کی سیاسی زندگی ، ص: ۱۰۹)

کے اندوا آحق بھا۔ اس استحقاق تقوی کا کاتعلق اس دنیا ہے ہے، یعنی مسلمانوں کے قلوب میں طلب حق ہے، اور یہی انھیں اطاعت رسول پر جمائے ہوئے ہے۔

وأهلها -السابليت تقوى كاتعلق عالم آخرت بي بيعنى ال كالجروثواب انهيل

قيل أريد أنهم أحق بها في الدنيا وأهلهابالثواب في الآخرة . (روح، ج٢٦/ ص:١١٩)



صَدَقَ العلُّهُ رَسُولَهُ الرُّءُ يَا بِالْحَقِّ تَلَقَدُ خُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ اللهُ عَلَى الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ الله عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعُلَمُ وَافَجَعَلَ مِنْ دُون ذَلِكَ فَتُحًا قَرِيبًا ﴿ هُ وَاللَّذِي مَا لَكُمْ مَا لَمْ مَا كُون ذَلِكَ فَتُحَا قَرِيبًا ﴿ هُ وَاللَّهُ اوَى مُواللَّهُ وَوَ (اللهُ ) وَيَا مُولِدُ اللهُ ) وَيَا اللَّهُ وَهِ (اللهُ ) وَيَا اللَّهُ وَهِ (اللهُ ) وَيَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

اُرُسَلَ رَسُولَدَ بِالْهُدى وَدِيُنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّيُنِ كُلِّهِ طَ تو ہے جس نے اپنے پیمبرکوہدایت ادرسیا دین دے کر بھیجا ہے تاکہ اس کوتمام دینوں پر غالب کردے

وَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيُدًا ﴿

اورالله کافی گواہ ہے سے

کسلے لیعنی بالکل امن وامان کے ساتھ ، بلاکی خطرے کے۔ المسجد الحرام \_ یہاں بھی مراد خانۂ کعبداوراس کے ملحقات وتو ابع ہے۔ محلقین رء و سکم و مقصرین۔ حلق ۔ (سرکے بال منڈ انا) اور قصر (سرکے بال کتر انا) شعائر جج وعمرہ میں سے ہیں۔

لقد .....بالحق مطلب بیہ کنفس مشاہدہ جورسول سلی الله علیہ وسلم کوخواب میں کرایا گیا، وہ بالکل سچا تھا، یعنی یہی کہ آپ مع مونین یقیناً زیارت وطواف کریں گے، کیکن خواب میں بیتو نہتھا کہ بیاسی سال واقع ہوگا ...... آخرآپ نے ایک سال بعد ذکی قعدہ یعن عمرہ ادافر مایا۔

اس خواب کی تعیر فورانہ پوری ہونے کی تلائی کے طور پر)
فتحاً قریبا۔ مراداس فتح فیبرے ہے، جسیا کہ او پر بھی ذکر آچکا ہے۔
فعلم مالم تعلموا۔ اس یک سالہ مدت کی تا خیر میں جوجو مسیں اور صلحین تھیں، ان کا بندول کو کیا علم!

کے سل (آپ کی رسالت کا)



### مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ ﴿ وَالَّذِينَ مَعَهُ آشِدًا أَهُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّا هُ

محمر الله کے پیمبر ہیں ۲۳ اور جولوگ ان کے ساتھ ہیں وہ تیز ہیں کا فروں کے مقابلے میں (اور)مہربان ہیں

، اور الله کی گواہی کا ظہور دنیا میں یوں ہوا کہ اللہ نے آپ کی رسالت پر دلائل قوی قائم کردیے ۔ کردیے ۔ بلحاظ اعجازِ قرآنی بھی۔ کردیے ۔ سولہ یہ کھلی ہوئی مراد حضرت محمصطفی صلی اللہ علیہ وسلم سے ہے۔

بالهدى مامان بدايت ياقرآن ـ

دين الحق\_ يعنى وين اسلام\_

لیطهره علی الدین کلّه یظبه معنوی حیثیت سے الیمی بلحاظ قوت ولاکل تو ہمیشہ ہی قائم رہا ہے ، باقی مادی وصوری حیثیت سے بھی جب تک اہل دین میں صلاح ہے ، برابر قائم رہے گا۔ الدین کله میں الدین بطور اسم جنس ہے ، یعنی دنیا کے سارے ندا ہب وادیان پر۔

أى على أهل جميع الأديان من سائر أهل الأرض من عرب وعجم ومشركين. (ابن كثير، ج٤/ص:١٨٣)

لیعلیه علی جنس الدین بجمیع أفراده . . (روح ، ج ۲۸ اص: ۱۲) أی جنس الدین، فینسخ الأدیان دون دینه . (کبیر، ج ۲۸ اص: ۹۲) لیظهره میمرهٔ رسول کی طرف بھی مجھی گئی ہے اور دین حق کی طرف بھی ،اور حاصل دونوں صورتوں کا آیک ہی ہے۔

أعد ال

وأكثر المفسرين على أن الهاء راجعة إلى الرسول، والأظهر أنه راجع إلى دين الحق . (كبير، ج ٢٨/ص: ٩٢)

استجاوريرق)

اس میں بیاشارہ کردیا کہ آپگانام قیامت تک اس طرح پُر چلانے کے آؤ ہم ضامن وذمددار ہیں، اس ایک سلح نامہ پراس کے درج ہونے نہ ہونے سے کیا ہوتا ہے!

لفظ محمر پر حاشے پہلے گزر چکے، سور ہ آل عمران (آیت:۱۳۳) رکوع:۱۵، اور سور ہ محمد (آیت:۲) رکوع اول میں۔

يَدُنَهُ مُ تَرْدَهُ مُ رُكِعًا سُرِّدًا يَبَتَغُونَ فَضُلاً مِّنَ اللَّهِ آپريس ٣٩ توانيس ديكھ گا (اے مخاطب) كر كہيں) ركوع كرہے ہيں (كہيں) بجده كرہے ہيں اللہ كے ضل

### وَرِضُوَانًا نسِيمَاهُمُ فِي وُجُوهِهِمُ مِّنُ

اور رضامندی کی جبتی میں لگے ہوئے ہیں،ان کے بجدے کی تا ثیرے ان کے چہروں پر

اسلام کا پوراکلمہ لا إله إلا الله محمد رسول الله علیہ علیہ علیہ تا ہے، جزء اول متعدد مقامات پرماتا ہے۔

اس خدائی صداقت نامے کے اندرسارے سحابہ رسول داخل ہیں، خصوصاً وہ جو حدید بیم س آپ کے ہمراہ تھے۔

قال الجمهور جميع أصحابه. (روح، ج٢٦/ص:١٢٣)

معه۔ معیت کا اطلاق کثیر ولیل ہرمدت صحبت پر ہوتا ہے۔

أشدآء على الكفار \_ لين كافروں كے مقابلے ميں ان كے كفرى كى بنا برمضوط و ثابت قدم ہيں \_ أن كے مقابلے ميں و حيان ين برخ ميں ہوتے \_ بغض قدم ہيں \_ أن كے مقابلے ميں و حيان ين برخ ميں ہوتے ، كى طرح بران سے مرعوب ہيں ہوتے \_ بغض فى اللہ كے يہی معنى ہيں \_

یے عام تھم ہر مسلمان کے لیے ہے، ہر مسلمان میں یہ دونوں خصوصیات ہوئی چاہیے۔اب آج مسلمان اس آئینے میں اپنا چہرہ دیکھ کراپنے حال پرغور کرلیں کہ تفر کے مقابلے میں بختی اور ایمان کے معاملے میں نرمی کتنی باقی رہ گئی ہے!

فقہائے مفسرین نے بیلفریج کردی ہے کہ سی مخصوص حالت میں اگر مومن کے ساتھ مختی کا اور کا فر کے ساتھ مزی کا برتاؤ کرنا پڑجائے تو وہ اس عام تھم کے منافی نہیں۔

صوفيه كى اصطلاح مين بيكها جائ كاكمومنين أشداء على الكفار كا تضاي صفات



5 8 5 mil 23

جلال کے اور رحماء بینہ م کے اقتفا سے صفات جمال کے جامع ہوتے ہیں۔

\* کم یہ تارِ ختوع وخضوع کے انوار ہوتے ہیں جو ہرمون متق کے چہرے میں مشاہدہ کیے جاسکتے ہیں۔

تراهم رکعاً سحداً یعنی ہروقت عبادت اللی میں گےرہتے ہیں۔ ببتغون فضلاً من الله یعنی ہروقت اجرکی فکر وجنجو میں گےرہتے ہیں۔ ورضواناً یعنی ہروقت قرب اللی کی تلاش میں گےرہتے ہیں۔

الهم توریت موجوده میں اتنے تحریفات وتصرفات کے بعد بھی پیالفاظ باتی رہ گئے ہیں:
''فاران ہی کے بہاڑ ہے وہ جلوہ گر ہوا۔ دس ہزار قد وسیوں کے ساتھ آیا''۔ (استنا

۲:۳۳)

سازی کے جلومیں ہے۔
صحابی آپ کے جلومیں ہے۔

''اس كودائي ما تعمين ايك آتشين شريعت ان كے ليے في ''(ايسَا) \_\_\_\_قرآن كا بيان ابھي گزر چِكا ہے:أشداء على الكفار

''باں وہ اس قوم سے بڑی محبت رکھتا ہے۔'' (ایضاً)\_\_\_\_قر آن کے الفاظ ابھی ابھی گزر چکے ہیں: رحماء بینہم

''اس کے سارے مقدی تیرے ہاتھ میں ہیں اوروہ تیرے قدموں کے نزد کی بیٹے ہیں اور تیری باتوں کو مانیں گئے' سحداً ببتغون اور تیری باتوں کو مانیں گئے' سحداً ببتغون فضلاً من الله ورضواناً۔

=(102

يُعْدِبُ السُوْرًاعَ لِيَعِينظ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِيْنَ امَنُوا كَمُعُوا وَعَدَ اللَّهُ الَّذِيْنَ امَنُوا كَدَانِ لَ وَعَلَمُ اللَّهُ اللَّذِيْنَ امْنُوا كَدَانِ لَ وَلَا عَالِمَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الْمُؤْمِ الللْمُؤْمِ ا

وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ مِنْهُمُ مَّغُفِرَةً وَّآجُرًا عَظِيمًا ﴿

اور (جنھوں نے ) نیک کام کیے مغفرت اور اج عظیم کاوعدہ کررکھاہے سام

الم موجودہ محر ف وسخ شدہ انجیل میں بھی بی عبار تیں مل جاتی ہیں:۔
"آسان کی بادشاہت اس رائی کے دانے کے مانند ہے، جسے کی آدمی نے لے کراپنے کھیت میں بودیا۔ وہ سب بیجوں سے جھوٹا ہوتا ہے، مگر جب بوھ جاتا ہے تو سب ترکاریوں سے بڑا ہوتا ہے اورابیادر خت ہوجا تا ہے کہ ہوا کے پرندے آکراس کی ڈالیوں پر بسیرالیتے ہیں۔" (متی۔ ۱۳۱-۱۳۳)

" پھراُس نے کہا کہ ہم خدا کی بادشاہت کوس سے تشبیہ دیں اور سم تمثیل میں اسے بیان کریں؟ وہ رائی کے دانے کے ماندہے کہ جب زمین میں بویا جاتا ہے تو زمین کے سب بیجوں سے چھوٹا

ہوتا ہے، مگر جب بودیا گیا تو اُ گ کرسب تر کاریوں سے بڑا ہوجاتا ہے، ادرایی بڑی ڈالیال نکالتا ہے

کہ ہواکے پرندےاس کے سائے میں بسیرا کر سکتے ہیں۔(مرض ہے: ۳۰-۳۳، نیزلوقا۔۱۱:۸او۱۹)

قرآنی الفاظ نے آغازِ اسلام کے ضعف اور پھراس کے تدریجی قوت وتقویت کی کتنی سیج

تصور تھینج دی ہے!

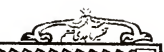
یعجب الزراع۔ کسانوں کی تخصیص اس لیے کہ کھیتی باڑی کے معاملے میں وہی صاحب بھیرت ہوتے ہیں۔ جب کھیتی انھیں بھلی لگنے لگی تو ضرور ہے کہ داقع میں بھی بھلی ہو۔

سوم ہے ہوئی جامع وبلیغ مرح صحابہ ہے جوخود قرآن مجیدنے بیان کردی ہے اور شاتمین صحابہ کے خلاف ایک جمت قوی در لیل قطعی ہے۔

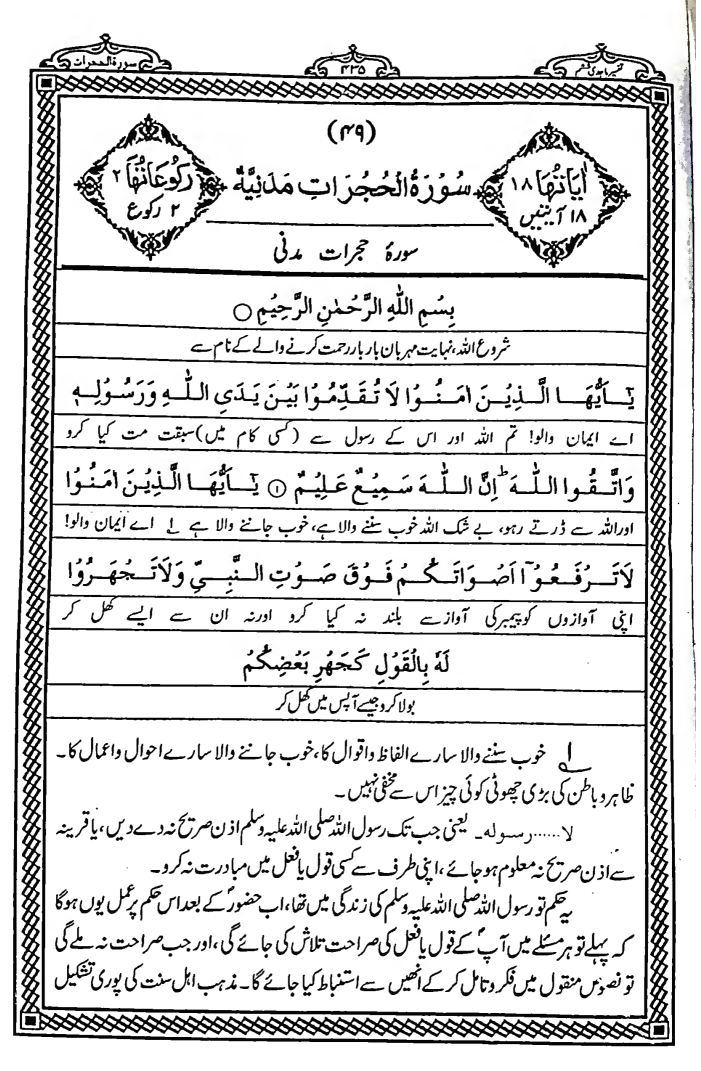
ليغيظ بهم الكفّار ـ كافرعهد صحاب كى فتوحات اورتر قيول عيآج تك جلتے چليآر بيس ـ بعض في اس آيت كاس جز مع فرقه "شائم صحاب" كفر پراستدلال كيا ہے ـ قدال مالك بن أنس: من أصبح وفى قلبه غيظ على أصحاب رسول الله فقد

أصابته هذه الآية. (معالم، ج٤/ص: ٢٤٩)





لیکن جیما کہ مفسر تھانویؒ نے لکھا ہے کہ بیاستدلال کمزور ہے۔ صحابہ پرکافروں کے ذی
غیظ ہونے سے بیلازم نہیں آتا کہ جو بھی صحابہ پرذی غیظ ہووہ کافر ہے۔ (تھانوی ،ج ۲/ص:۵۵۵)
منهم ۔ من یہاں بیان کے لیے ہے ، تبعیض کے لیے نہیں ۔
لبیان الحنس لا للتبعیض ، (کبیر ،ج ۲۸ / ص:۹۶)
من هذه لبیان الحنس ، (ابن کثیر ،ج ۶ / ص:۱۸۱)
منهم للبیان ، (بیضاوی ،ج ه / ص:۸۸)
اس لیے مراد سارے ہی صحابہ ہیں ۔
اس لیے مراد سارے ہی صحابہ ہیں ۔



لِبَعْض أَنْ تَحْبَطَ أَعُمَالُكُمْ وَأَنْتُمُ لَا تَشْعُرُونَ ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ بولا کرتے ہوئے کہ کہیں تمھارے اعمال برباد نہ ہوجائیں ، اور شھیں خبرتک نہ ہو سے بے شک جولوگ يَعُضُونَ أَصُواتَهُمُ عِنُدَ رَسُولِ اللَّهِ أُولَائِكَ الَّذِينَ امْتَحَنَ اپی آوازوں کو رسول اللہ کے سامنے بہت رکھتے ہیں، یہی وہ لوگ ہیں جن کے قلوب کو اس مم کاتھیل سے نکل آئے گا۔ رجس وقت كه آپ صلى الله عليه وسلم سے كلام كررہے ہو) لا ....النبی \_ رسول صلی الله علیه وسلم کے مقابلے میں اپنی آواز کے بہت رکھنے کا حکم اس وقت کے لیے جب کہ تفتگوآ پس میں ہورہی ہو۔ لا ترفعو اکی نہی کوفقہاء نے اپنی اصطلاح میں نہی تحریمی قرار دیا ہے۔ اوربعض فقہاءنے اس ایک لفظ سے نتائج ذیل برآ مد کیے ہیں:۔ (۱) آپ کے حضور میں گفتگوز ورسے نہ کی جائے ، نہانی بات کواس طرح بالا کیا جائے ، جس سے ارشاد والا کی تردیدنکل رہی ہو۔۔۔۔۔یتوصاف عبارہ النص ہے۔ (۲) درشت کلامی ،لڑائی جھگڑااور ہرشم کی بےادبی آیٹ کے مواجہہ میں نا جائز دلالية النص ہوئی۔ (m) زیادہ یک بک آب کے مواجہ میں ممنوع ہے ۔۔۔۔ یہ بہ قاعدہ اشارة النص فكلا۔ (۴) آپ صلی الله علیه وسلم کے حضور میں گستاخ ، بیباک بن جانا ، یا خا کف و باادب **نه رہنا** ناجائز ہے۔۔۔ براقتضاءالنص سے ثابت ہوا۔ سلم مطلب بیہوا کہ سلمان توانباع رسول اور آپ کی تعظیم واحتر ام کامدعی رہتا ہے،اس التزام كانرك آب كے ليے طبعًا نا كوارى وانقباض كا باعث ہوسكتا ہے اور بيتاً ذى رسول ممكن ہے كہ بعض حالات میں حیط اعمال کاسبب بن جائے ،اس لیے قاعدہ یہی ہے کے عملاً ہرحال میں ادب کمح ظار کھو۔ کوئی مسلمان دانستہ تو ظاہر ہے کہ رسول اللہ کے حضور میں بے ادبی کر ہی نہیں سکتا تھا، اس ہے تو جب کوئی ہے ادبی سرزد ہوگی ، نادانستہ ہی ہوگی ، یعنی صرف صورة نه که حقیقة ۔ تو مسلمان کوظم

اللَّهُ قُلُوبَهُمُ لِلتَّقُولَى ﴿ لَهُمُ مَّنَّهُ فِرَةٌ وَّاجُرَّ عَظِيمٌ ۞ إِنَّ الَّذِينَ اللہ نے تقویٰ کے لیے خالص کردیا ہے ان لوگوں کے لیے مغفرت اوراج عظیم ہے سی بے شک جولوگ بنسادُونَكَ مِسنُ وَرَآءِ السحراتِ أَكْفَرُهُمُ لَا يَعُقِلُونَ ۞ آپ کو حجروں کے باہر سے پکارتے ہیں ان میں اکثرعقل سے کام نہیں لیتے ہے وَلَـوُ أَنَّهُ مُ صَبَرُوا حَتَّى تَخُرُجَ إِلَيْهِمُ لَكَانَ حَيُرًا لَّهُمُ وَاللَّهُ اوراگروہ صبر کرتے یہاں تک کہ آپ خود ان کے پاس باہرآ جاتے توان کے حق میں تب بہتر ہوتا، اور اللہ اہتمام مزید وتوجہ خاص کامل رہاہے کہ بے خیالی میں بھی بھی بینوبت نہ آنے یائے۔ سیمھی ممکن ہے کہ حبط اعمال عام ومطلق صورت میں مراد نہ ہو، بلکہ مسلمانوں سے صرف میہ کہنا مقصود ہو کہتم جواینے نز دیک رسول کی اتن تعظیم وتکریم کررہے ہو،اس میں اگریہ بے اعتدالی کر بیٹھے تواینا ساراا جرضا کع کرکے رہوگے۔ إن كانت الآية للمؤمن الذي يفعل ذلك غفلة و حرياً على عادته فإنما يحبط عمله البر في توقير النبي صلى الله عليه وسلم . (بحر، ج٨/ص:١٠٦) الم التوتم جواجر ومغفرت کے تریص ہو، کیوں نہاس امتحان میں پورے اُتر دگے ) احاديث يح مين آتا كرآية لاترفعوا أصواتكم ....الح كنزول كيعد عفلال اور فلاں، مثلاً فلاں صحابی اس باب میں بڑے خائف اور مختاط ہو گئے تھے، اور غایت احتیاط سے کام لنے لگے تھے۔ الذين .....للتقوي \_ يعني اس باب ميس و هصفت كمال تقوي كي سي موصوف بي -قيل أخلصها للتقوى من قولهم امتحن الذهب وفتنته . (بحر، ج٨/ص:٦٠١) أى أنهم مرّن الله تعالىٰ قلوبهم للتقوى . (روح، ج٢٦/ص:١٣٧) امتحن أي أحلص يقال للذهب ممتحن، أي مخلص في النار . (كبير، ج ٢٨/ص: ٩٩) (ورندایی جمارت ندکرتے) شانِ نزول کی روایتوں میں آتا ہے کہ بنی تمیم کا ایک وفد حضور کی خدمت میں حاضر ہوا ، آپ

# المناسبات المناس

# غَفُورٌ رَّحِيهُمْ ۞ يَسَأَيُّهُمَا الَّذِينَ امْنُوآ إِنْ جَسَاءَ كُمْ فَاسِقٌ بِنبَا

مکان کے اندرتشریف رکھتے تھے، ان لوگوں نے باہر ہی ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو پکارنا شروع کردیا، وہ بھی محض نام لے کرکہ "یا محمد احرج إلینا" اس پریہ آیت نازل ہوئی اورامت کو ہمیشہ کے لیے ادب کی تعلیم ملی مل گئ \_\_\_\_\_ عرب میں مہذب وشہری اوروحشی وبدوی سب ہی طرح کے لوگ تھے، بھی بھی ایسے لوگ آ جاتے جونہ وقت و کیھتے، نہ ناوقت، نہ آپ کی فرصت کا لحاظ کرتے، نہ آ رام واستراحت کا، بس باہر ہی سے نام لے کر پکار مجانے کے رسورت معمولی بزرگ ومحترم کے لیے بھی ایک بہتری کی ہے، چہ جائے کہ رسول جیسی محترم ترین ہستی کے لیے!

من وراء الحجرات حجرة وه ب جے اردومیں کمره یا کو ظری کہیں گے، یعنی زمین کاوه قطعہ جود بواروں سے گیرلیا گیا ہو، تا کہ اس میں عام داخلہ نہ ہوسکے۔

وهمي القطعة من الأرض المحجورة أي الممنوعة عن الدحول فيها بحائط.

(روح، ج۲٦/ص:۱۳۹)

ل (اس کیےوہ لوگ اب بھی توبہ کرلیں تو معاف ہوجائیں گے)

لكان خيراً لهم الل ليے م كريان كادب واحر ام كا ثبوت ہوتا، اوراس سے خودان كدرجات ميں ترقی ہوتی ۔

المنہ میں میں الماس سے اظہاریہ مقصود ہے کہ آپ جب انھیں سے ملنے کو باہر تشریف کے آپ جب انھیں سے ملنے کو باہر تشریف لے آئیں ، اور بید تشریف لے آئیں ، اور بید لوگ آپ پر جوم کرنے لگیں۔

اشعار بأنه عليه الصلاة والسلام لوخرج لا لأجلهم ينبغى أن يصبروا حتى يفاتحهم بالكلام أو يتوجه إليهم فليس زائداً بل قيد لابد منه . (روح، ج٢٦/ص:١٤٣) رسول كادب واحر ام كعلاوه عام افرادامت كوانضاط اوقات كي تعليم بحى آيت ب ملتى مسلم سرسول الله عليه وسلم تك كے ليے باين خوش اخلاقي يمكن نه تھا كه خلقت سے چوبيسوں گھند گھر ہم و ئے رہيں اورا سے ليے كوئى فارغ وقت سرے سرسیس بی نہيں۔

**4886865648464848484848** 

وي الرابدان وع

وَاعُلَمُو آ اَنَّ فِيكُمُ رَسُولَ اللَّهِ طَلَو يُطِيعُكُمْ فِى كَثِيرٍ مِّنَ الْآمُرِ لَعَنِتُمُ اورجان ربوكة من من الآمُر لَعَنِتُمُ اورجان ربوكة من من ربول الله (موجود) من بهتى باتن مين كدان من الروة تحارا كهذا مان كين قَلُو بِحُمْ وَكُرّة وَلَا كِنَ اللَّهُ حَبَّبَ اِلدَّكُمُ الْإِيْمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُو بِحُمْ وَكُرّة وَلَا كِنَ اللَّهُ عَبِي اللَّهُ الْمُؤْمِدُ وَكُرَّة وَلَا كُنْ اللَّهُ عَبِي اللَّهُ عَبِي اللَّهُ عَبِي اللَّهُ عَبِي اللَّهُ عَبِي اللَّهُ عَبِي اللَّهُ عَاللَّهُ عَبِي اللَّهُ عَبِي اللَّهُ عَبِي اللَّهُ عَبِي اللَّهُ عَبْلَهُ اللَّهُ عَبْلَهُ اللَّهُ عَبْلُولُهُ اللَّهُ عَبْلُهُ اللَّهُ عَبْلُهُ اللَّهُ عَبْلُهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَبْلُهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَو اللَّهُ اللَّهُ عَبْلُهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْعَلَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ

کین اللہ نے تم کوایمان کی محبت دی اوراہ تمھارے دلوں میں مرغوب کردیا، اور

اِلْيَكُمُ الْكُفَرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ الْمُولِّقِكَ هُمُ الرَّشِدُونَ فَ فَضُلَّا

كفر اورفس اورعصيان سے مصي نفرت دے دى، ايے بى لوگ توراهِ راست پر بي الله كے نفل

### مِّنَ اللهِ وَنِعُمَةً ﴿ وَاللَّهُ عَلِيُمٌ

اورانعام سے و اوراللہ خوب جانے والا ہے

(۳) تحقیق حرام مثلاً کسی کے لیے بیسنا کہ وہ خفیہ شراب بیتا ہے۔ ایسے موقع پر تحقیق نہ کرنے سے اپنا کوئی ضرر نہیں اور تحقیق کرنے سے اس شخص کی رسوائی وفضیحت ہوتی ہے۔

(اور اُس وقت اللّٰے خودتم ہی کوندامت ہوکہ رسول الله علیہ وسلم نے بجائے اپنی رائے مبارک پرعمل کے ، ناحق ہم لوگوں کے مشورے سے موافقت کی )

واعلموا الله رسول کاتمهارے درمیان میں موجود ہونا ایک انتہائی نعمت ہے، جس کے ادائے حقوق میں یہ بھی داخل ہے کہ کسی معاملے میں آپ کی رائے کے خلاف عمل نہ کیا جائے ، بلکہ ہمل آپ کی رائے وارشاد پر موقوف رکھا جائے۔

واعلموا۔ علم ظاہرہ کہ یہاں استحضار کے مفہوم میں ہے۔

لو ....الأمر - ظاہر ہے کہ بیا خال صرف امور د نیوی وتجر بی ہی سے متعلق ہوسکتا ہے، ورنہ

احکام شریعت میں تواس کی گنجایش سرے سے تھی ہی نہیں۔

(اورایے، ی خلفاء، خلفائے راشدین کہلانے کے ستحق ہیں)

حَكِيْمٌ ۞ وَإِنْ طَآيَ فَتَنِ مِنَ الْمُؤْمِنِيُنَ اقْتَتَكُوا فَأَصُلِحُوا بَيُنَهُمَا ؟ بڑا حکمت والا ہے ملے اوراگرمسلمانوں کے دوگروہ آپس میں لڑ پڑیں، توان کے درمیان اصلاح کرو الله فَالْ بَغَستُ إِحُدْمُهُمَا عَلَى الْأَنْحَرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبَغِي حَتَّى پھر اگران میں کا ایک گروہ دوسرے پر زیادتی کرے تواس سے لاو جوزیادتی کردہا ہے یہاں تک ک تَفِيْنَى اللَّهِ اللَّهِ قَالَ فَاءً تُ فَاصلِحُوا بَيْنَهُ مَا بِالْعَدُلِ کہ وہ رجوع کر لے اللہ کے حکم کی طرف کا بھراگر وہ رجوع کرلے توان کے درمیان اصلاح کروعدل کے ساتھ حبب ....قلوبكم ايمان علي مين مرادايمان كامل ب-كره ....العصيان عظمين كوعقلى وايمانى بيزارى صرف كفر بى ينهيس ، بلكه فسوق الفسوق يعنى برك كناه، وهو الكبيرة اوربعض في كما بكاعتقادى كناه-العصيان \_ لين جيو في كناه، وهو الصغيرة \_ اوربعض في كما عملى كناه -دونوں کی اورتفسیریں بھی منقول ہیں۔ الفسرق يعني الكذب والعصيان يعني ركوب ما نهي الله عنه في خلاف أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم وتضييع ما أمر الله به . (ابن جرير، ج٢٢/ص: ٢٩٠) ♦ لے چنانچیا ہے: اس علم کامل ومحیط کی بنا پر وہی ہر ہر حکم کی حکمتوں اور مصلحتوں کو بھی خوب جانتا ہے اور اپنی صفت حکمت کا ملہ ہی کے تقاضے ہے اس نے بیا حکام صادر کیے ہیں اور ان کی تعمیل واجب کی ہے۔ ال یعنی امر مابدالنزاع رفع کراکے لڑائی موقوف کرادو۔ خوب خیال کرلیا جائے کہ باہمی جنگ کی حالت میں بھی قرآن دونوں فریقوں کومسلمان ہی تسلیم کرتا ہے، مجرد جنگ کسی کودائر ہ اسلام سے خارج نہیں کردیں۔ اوروه تھم الہی یہاں صلح وترک تال کا ہے) ہے ہم اصالتُ امام سلمین کے لیے ہے، وہ نہ ہوتوعامہ مسلمین کو ہے بشر ط قدرت واستطاعت ۔ ۔ بعض حنابلہ نے آیت سے بیا کالا ہے کہ باغیوں سے قبال، جہاد کفار ہے اہم نز وافضل

و ۱۳۱۳ کی در نالسرادی

ہے، اور سند میں حضرت علی کے عمل کو پیش کیا ہے کہ آپ نے اپنے دور خلافت میں بجائے جہاد کے قال اہل بغاوت ہی کو جاری رکھا۔

وصرح بعض الحنابلة بأن قتال الباغين أفضل من الحهاد احتجاجاً بأن علياً كرم الله تعالى وجهه اشتغل في زمان حلافته بقتالهم دون الجهاد. (روح، ج٢٦/ص:١٥١) الله تعالى وجهه اشتغل في زمان حلافته بقتالهم دون الجهاد. (روح، ج٢٦/ص:١٥١) ليكن مخققين حنفيه كي تحقيق مين يمطلق صورت مين درست نبين، بلكه صرف النصورت مين مطلق صورت مين درست نبين، بلكه صرف النصورت مين مطلق صورت مين درست نبين، بلكه صرف النصورت مين مطلق صورت مين درست نبين، بلكه صرف النصورت مين برده كي وجهاد النصور كي وجهاد كي وحمل كي

والحق أن ذلك ليس على اطلاقه بل إذا خشى من ترك قتالهم مفسدة عظيمة دفعها أعظم من مصلحة الجهاد. (روح، ج٢٢ /ص: ١٥١)

فسان .....الأخسرى يعنى عى اصلاح ومصالحت كے باوجود بھى وہ ملح نه كرے اور جنگ برابر جارى ركھے۔

وفي هذه الآية دلالة على أن اعتقاد مذاهب أهل البغي لايوجب قتالهم مالم يقاتلوا . (جصاص، ج٣/ص: ٤٠١)

فإنما أمربقتالهم إذا بغوا على غيرهم بالقتال. (حصاص، ج٣/ص: ١٠)
من المؤمنين اقتتلوا يهام بهت زياده قابل لحاظ بكان دوجنگ وجدل كرنے والے كروہوں كوايك كے نا ن پر ہونے كے باوجود قرآن مجيد "موئن" بى كہتا ہے۔ قال اور پھر بغاوت سے بڑھ كرشد يدجرم اوركون ہوسكتا ہے؟ اس كے باوجود بھى باغى بہر حال موئن بى رہتا ہے، دائرة اسلام سے خارج نہيں ہوجا تا۔ اكابراہل سنت نے يہيں سے يه مسئلہ (خوارج ومعتز له كے برعكس) فكالا ہے كہ بڑے سے بڑے گناہ سے بھى موئن دائرة اسلام وايمان سے خارج نہيں ہوجا تا۔

سماهم مؤمنين مع الاقتتال، وبهذا استدل البخاري وغيره على أنه لايخرج عن الايمان بالمعصية وإن عظمت، لا كما يقوله الخوارج ومن تابعهم من المعتزلة مرزالسادی میرونالسادی

### وَاقْسِطُوا اللَّهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ ۞ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخُوةً

اورانصاف کاخیال رکھو، بے شک اللہ انصاف کرنے والوں کو پسند کرتاہے کا (الف) بے شک مسلمان ہی (آپس میں) بھائی ہی بھائی ہی سالے

ونحوهم. (ابن كثير، ج٤ /ص:١٨٩)

الف) جب کوئی فریق معقول فیصله ندین رہا ہوتو ٹالٹ کو عصر آ جانا امر طبعی ہے ، اس کی روک تھام کے لیے مزید ترغیب توازن قائم رکھنے کی دی ہے۔

م المسلمور المسلمور

نقہاء نے کہا ہے کہ جومسلمان فریق شکست کھائے، نہاس کا مال مالی غنیمت سمجھا جائے گا اور نہاس کے قیدی لونڈی غلام بنائے جائیں گے، البتہ توبہ کے وقت تک وہ قیدر ہیں گے اوران کا مال قرق \_ بعد تو بہ انھیں بھی رہائی مل جائے گی اوران کا مال بھی انھیں واپس دے دیا جائے گا۔۔۔۔ مزید تفصیلات فقہ کی کتابوں میں ملیس گی۔

وأقسطوا \_ بیتا کید ہے اس کی کہ اپنے فیصلے کوتمام ترعدل پرمبنی رکھو بھی سے انتقام یا غضه کا جذب اینے اوپر نہ غالب آنے دو۔

باہمی صلح ومصالحت اسلام کوجتنی عزیز ہے، آیت سے ظاہر ہی ہے، کین مصالحت کی بنا عدل پر ہونا جا ہے، بیاسلام کواس سے بھی عزیز ترہے، چنا نچہ پہلے ف اصلحوا کے ساتھ قید بالعدل کی لگائی، پھراضا فہ و أقسطوا کا کیا، تا کیدمزید إن الله یحب المقسطین سے کی۔

سول (اور جب بھائی ہی ہیں تو بھائیوں بھائیوں میں لڑائی ہی کیسی!ان کے درمیان رشتہ تو انتہائی خلوص، یگا نگت ومحبت کا قائم رہنا چاہیے)

اسلام یعنی دین فطرت نے ایک طرف توغربت، امارت وغیرہ کے مختلف طبقت قائم رکھے، اوران کے مٹاڈ النے کی خلاف فطرت کوشش میں قوت اور دفت کوضائع نہیں کیا، لیکن دوسری طرف بیجی بتادیا کہ دین کا اشتراک ہر مادّی ، مالی، نسبی ، نسلی تفریق وامتیاز پر بالا تر ہے اور بروے

Gree Significa

چھوٹے، امیرغریب ،شریف غیرشریف، سب کو اخوت کے رشتہ میں پروکر صحیح اور تحی سوشلزم (اشتراکیت) کی بنیاد قائم کردی۔

یہیں سے بیجی نکل آیا کہ سلم قومیت کی بنیاد نسلی، وطنی، اسانی وغیرہ نہیں، صرف اعتقادی ہے، اور اشتراک واخوت کا سنگ بنیاد صرف وحدت کلمہ ہے۔ اور یہیں سے بیجی نکل آیا کہ بوی سی بوی معصیت بھی، یہاں تک کہ سلمین کی خون ریزی، مسلمان کو دائر واسلام سے نہیں خارج کراتی، اور مسلمان اس کے بعد بھی مسلمان باقی رہتا ہے۔

فى هذه الآية والتى قبلها دليل أن البغى لايزيل اسم الإيمان، لأن الله تعالى سماهم إخوة مؤمنين مع كونهم باغين، قال الحارث الأعور: سئل على بن أبى طالب رضى الله عنه وهو القدوة من قتال أهل النبى من أهل الحَمَّل وصِفِّين، أمشركون هم؟ قال: لا، من الشرك فروا، فقيل: أمنافقون؟ قال: لا، لأن المنافقين لا يذكرون الله إلا قليلًا، قيل له: فما حالهم؟ قال: إحواننا بغوا علينا. (قرطبى، ج٦١/ص:٣٢٣-٣٢٤) الحوة واحوت كارشتة وانتها كى مجت كامظهر به، الل كاستخضار كابعد كارشتة وانتها كي مجت كامظهر به، الل كاستخضار كابعد كارشته وانتها كي مجت كامظهر به، الل كاستخضار كابعد كارشته وانتها كيما قبال؟

احوة - اخ كى جمع ، احوة توحققى بھائيول كے ليے ہے ، رشتے ناتے كے بھائيول كے ليے احوان آتى ہے - قرآن نے يہال احدوة لاكر گويا بتاديا كمسلمانوں كاايك دوسر سے ستعلق ورشتہ بالكل بھائيوں كا ہے -

قال بعض أهل اللغة الاخوة جمع الأخ من النسب والاخوان جمع الأخ من الصداقة، فالله تعالى قال إنما المؤمنون اخوة تأكيداً للأمر وإشارة إلى أن ما بينهم مابين الإخوة من النسب والإسلام كالأب. (كبير، ج ٢٨/ص: ١١١)

انسا کے کلمہ حصرنے اسے صاف کر دیا کہ بیر شتہ اخوت صرف مومن ہی مومن کے درمیان ہے، مومن وکا فرکے درمیان نہیں ہوسکتا۔

إنساللحصر أى لااحوة إلابين المؤمنين، وأما بين المؤمن والكافر فلا، لأن الإسلام هو الجامع. (كبير، ج٨٦/ص:١١١)

<del>266666666666666666666666</del>

E Tro

فَ أَصْلِحُوا بَيْنَ اَحَوَيْكُمُ وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمُ تُرْحَمُونَ ۞

سواینے دو بھائیوں کے درمیان اصلاح کردیا کرو، اور اللہ سے ڈرتے رہو، تاکہتم پر رحت کی جائے سالے

يْسَأَيُّهَا الَّذِينَ امَنُوا لا يَسْخَرُ قَوْمٌ مِّنُ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا

اے ایمان والوا نہ مردوں کومردوں پر ہنا چاہے، کیا عجب کہ وہ ان سے بہتر ہوں

مِّنُهُمُ وَلَا نِسَاءٌ مِّنُ نِّسَاءٍ عَسَى أَنُ يَّكُنَّ خَيْرًا مِّنُهُنَّ وَلَاتَلُمِزُوْآ

اورنہ عورتوں کوعورتوں پر (ہنا جاہے) کیا عجب کہ وہ ان سے بہتر ہوں کا اورنہ ایک دوسرے کو

ممالے اس میں کمال ترغیب ہے اصلاح بین اسلمین کی کہ بیٹل بندے کو ستحق رحمت بنادیتا ہے۔

ف اصلحوا بین أحویکم یا اصلاح حال محض رسماً اورضا بطے کی نہ ہو،ایسی ہوجیسی محصن رسماً اورضا بطے کی نہ ہو،ایسی ہوجیسی محائیوں بھائیوں کے درمیان ہوتی ہے۔

واتقوا الله وحت اللي كاتر تب اى اصلاح بين السلمين برموكا، جوخودتقو يربنى مو-

اللہ کے نزویک ہم ہمتر اور قابل عزت کون ہے؟ ہننے والا ہے یا وہ جس پر ہنسا جار ہا ہے۔ اس احساس کو بیدار کر کے قرآن نے گویا معاشر ہ اسلامی کے اندر شخر وہ جس پر ہنسا جار ہا ہے۔ اس احساس کو بیدار کر کے قرآن نے گویا معاشر ہ اسلامی کے اندر شخر و تفضیح کی جڑئی کا ندری ہے۔ تعلیم ہمارے ہال کی بیتھی اور عمل بیہ ہے کہ دوسرے کو ہنسنا ، بنانا ،

علانيهأس كى رسوائى كرنا ،عيب نہيں رہا ، بلكدداخل ہنر ہوگيا ہے!

لایسے اللہ ہوں اوروہ کی تحقیر، دل شکی ودل آزاری ہو، اوروہ حرام ہے، باقی الیی ہنسی جس سے دوسروں کی تحقیر، دل شکی ودل آزاری ہو، اور وہ جائز جرام ہے، باقی الیی ہنسی جس سے دوسرے کا دل خوش ہو، وہ مزاح اور خوش طبعی کہلاتی ہے۔ وہ جائز ہی بہت سے حالات میں مستحب ہے۔

قوم من قوم - مرادجنس رجال ہے، خواہ مردایک ہویا بہت سے ہول -نساءٌ من نساءِ - مرادجنس نساء ہیں ، خواہ عورت ایک ہویا بہت ی ہول -حاصل کلام یہ کہ امت کا کوئی سابھی طبقہ ایک دوسرے کی ہنسی نداڑائے۔



### أَنْ فُسَكُمْ وَلاَ تَنَابَرُوا بِالْأَلْقَابِ طبِقُسَ الْاسُمُ الْفُسُوقَ بَعُدَ الْإِيْمَانَ عَ طعن دو، اورنه ايك دوسرے كو (بُرے) لقب سے يكارو، ايمان كے بعد گناه كانام بى بُرا ہے لا

عسیٰ أن یکونوا حیراً منهم ۔ عسیٰ أن یکن حیراً منهن ۔ دوسرے پرائمی بہشخر، طنز واعتراض کی بنیادعمو ما کیا ہوا کرتی ہے؟ یہی نہ کہ دوسرے میں فلاں فلال عیب ہیں ،اور ہم ان عیوب ہیں بالاتر ہیں ۔ قرآن مجید نے انہائی حکیمانہ ژرف نگاہی کے ساتھ اسی بنیاد پر ضرب لگادگ، اوراس طرح اس عمارت ہی کومنہدم کردیا ۔ انسان کواگر اپنا عیب دار ، داغدار ہونایا دیڑ جائے تو دوسر سے پرزبان کھولنے کی بھی ہمت ہی نہ پڑے ۔ دوسروں کو تقیر اورا پنے کومعزز سمجھنا ، یہی تو جڑ ہوتی دوسروں کو تقیر اورا پنے کومعزز سمجھنا ، یہی تو جڑ ہوتی ۔ دوسروں کو تقیر اورا پنے کومعزز سمجھنا ، یہی تو جڑ ہوتی ۔

اوربیسب باتیس گناه کی ہیں)

مطلب یہ ہے کہ گناہ کا نام لگناہی برا اور قابل نفرت ہے اور ان حرکتوں کے بعد یہی کہا جائے گا کہ فلاں مسلمان مسلمان ہوکراللہ کی نافر مانی کرتا ہے۔

فقہاء نے تصریح کردی ہے کہ کسی کوعیب دار نام سے یا دکرنا صرف اس صورت میں حرام ہے، جب وہ بلاغرض صحیح ہو، کیکن اگر کوئی شخص پُکا را اور پہچانا ہی ایسے نام سے جاتا ہے اور اس میں وہ اپنی تو ہیں محسوس نہیں کرتا تو اسے اس کے ظاہری عیب دارنام سے یا دکر نے میں کوئی مضا کقہ ہیں ، مثلًا "خیم نابینا"، "دکنگڑے حافظ"، " صنح وکیل" وغیر ہا۔

ولا تلمزوا أنفسكم انفسكم يهال"اكدوسركو"كمعنى مين ب، جيها كبعض المحض المرادة المات يربهي قرآن بي مين آيا بيار الم

عن ابن عباس و قتادة أى لا يطعن بعضكم على بعض. (حصاص، ج٣/ص: ٤٠٤) يمعنى بھى كيے گئے ہيں كہ جب تم دوسر بے پرطعن كرو گے تو الث كروہ بھى طعن كر بے گا،اس طرح اپنے اوپرطعن كے باعث بھى خودتم ہى ہوئے۔

بالألقاب لقب كمعنى يهال برے نام كے بيں، يعنى كس شخص كوا يسے نام سے بكارناجو اسے نا گوار ہو۔

المادي ال

وَمَنُ لَـمُ يَتُبُ فَالُولَئِكَ هُمُ الظّلِمُونَ ﴿ يَالِيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اجْتَنِبُوُا اورجو(اب بھی) توبہ نہ کریں گے وہی ظالم تفہریں گے کا اے ایمان والو! بہت سے گمانوں سے

### كَثِيرًا مِّنَ الظَّنِّ لَا يَعُضَ الظَّنِّ إِنَّ مَعْضَ الظَّنِّ إِنَّمْ

بچو، کیوں کہ بعض گمان گناہ ہوتے ہیں 1

واللقب هنا اسم مكروه عند السامع. (ابن العربي، ج٤/ص:٥٥) واللقب ضربان: ضرب على سبيل التشريف.....وضرب على سبيل النّبز وإياه قصد بقوله. (راغب، ص:٧٠٥)

قال بعضهم عنی بها الألقاب التی یکره النبز بها الملقب . (ابن جریر، ج۲۲/ص: ۲۹۹) اورای میں بیعادت بربھی داخل ہے کہ کسی تا تب یا تا تبکواس کے زمانة فسق کے نام یا پیشے سے یکارکراس کی تذلیل کی جائے۔

عن ابن عباس أنه قال التنابز بالألقاب أن يكون الرجل عمل السيئات ثم تاب منها وراجع الحق فنهى الله تعالىٰ أن يعير بما سلف من عمله . (ابن جرير، ج٢٢/ص: ٣٠١) ذلك قول الرجل المسلم للرجل المسلم: يا فاسق، يا زان (ابن جرير، ج٢٢/ص: ٣٣٠) كم (اليخ تي بين اورالله كيهان)

لیعنی حقوق العباد کے تلف کرنے والے۔ اور جوہزا ظالموں کے لیے ہے اس کے ستحق کھہریں گے۔ اس تمام احکام سے واضح ہور ہا ہے کہ شریعت کو جلسی اور معاشری اصلاح کے باب میں بھی کس درجہ اہتمام ہے۔ اور جومعاشرہ ان ہدایات وقوانین پرعامل ہوجائے ، اس میں بھی بھی باہمی رخبشیں رخنہ انداز ہو سکتی ہیں؟ خوب غور کر کے دیکھ لیا جائے ، کتنی رنجشوں اور عداوتوں کی بنیا و آخر میں جا کرکسی نہ سی بیہودہ دل لگی ، جوگوئی یا کسی کو '' بنانے'' کی کوشش ہی پر ظہرے گی!
میں جاکرکسی نہ سی بیہودہ دل لگی ، جوگوئی یا کسی کو ' بنانے '' کی کوشش ہی پر ظہرے گی!

ال میصرور ہے کہ افسام کمان کو بھے کر حدود جواز کے اندر ہو) فقہائے مفسرین نے لکھا ہے کہ حق تعالی کے ساتھ نیک گمان رکھنا واجب ہے، اور حق تعالیٰ اور عام مسلمانوں کے ساتھ بدگمانی ممنوع و نا جائز ہے۔

### 12455

### اور الوه ميس مت لكربو ال

فحسن البظن بالله فرض وسوء الظن به محظور منهي وكذلك سوء الظن بالمسلمين الذين ظاهرهم العدالة محظور مزجور عنه. (حضاص، ج٣/ص:٥٠) بدگمانیوں کی عام عادت جوبطور وہاء کے ہم لوگوں میں پھیلی ہوئی ہے، یہ آیت اس برکیسی ضرب لگارہی ہے! بات بات پراور بلاوجہ بھائی بھائی سے بدگمانی، بیوی بچوں سے بدگمانی، پڑوسیوں سے بدگمانی ،نوکروں چاکروں سے بدگمانی ، گویا بدگمانی کو ہم لوگوں نے اوڑ ھنا بچھونا بنار کھا ہے۔ یہ بدگمانی کی خلش إگردل سے دور ہوجائے تو ہم میں سے ہرایک کی زندگی کتنی راحت ہے بسر ہونے لگے! بعض الظن \_ بعض "جميع" كمقابل مين باور كثير بهي "لعض" كاندر شامل ب\_ اقتضت الآية النهي عن بعض الظن لا عن جميعه. (جصاص، ج٣/ص:٥٠٥) فقیہ مفسر علامہ تھانویؓ نے طن کی حسب ذیل قتمیں اوراحکام بیان کیے ہیں:۔ (۱) فكن واجب مثلاحق تعالى كے ساتھ حسن طن ياغير منصوص ميں ظن فقهي \_ (٢) فلن مباح \_\_\_ يعنى اليي بركمانيال جن كے ليے كھلے ہوئے قريخ اور قياس موجود موں، مثلًا ایسے خص سے نسق کا گمان رکھنا جوشراب خانوں یا فحبہ خانوں میں آمد ورفت رکھتا ہو، **گر**شرط یہ ہے کہ برگمانی گمان ہی رہے، حدِ یقین تک نہ پہنچنے دیا جائے، نیز ایسی بدگمانیاں جوغیراختیاری ہوں، یہاں بھی شرط بیہ کہان کے مقتضا پڑمل نہ کرے، بلکہ تی الا مکان انھیں دفع کرتارہے۔ (٣) ظن حرام \_\_\_عقائد دين يا حكام ومسائل شريعت ، بلادليل محض ايخ كمان سے گڑھ لینا، یا کسی شخص میں خفیف وضعیف علامات فسق دیکھ کراس کی طرف سے بدگمانی جمالینا۔ (تھانوی، ج۲/ص:۲۲۵–۲۲۵) 19 کیعنی اوروں کے عیبوں اور کمزوریوں کی تلاش جشتو میں نہ برو و، تاوقتیکہ کوئی مصلحت یا ضرورت ہی اس کی نہ آپڑے۔''حصیب کر باتیں سنایا اپنے کوسوتا ہوا بنا کر باتیں سن لینا، پیسب تجس میں داخل ہے، البتہ اگر کسی سے مضرت بہنچنے کا احمال ہواورا بنی یا کسی مسلمان کی حفاظت کی غرض ہے اس

### ES Punto

# وَلاَ يَغُتَبُ بَعُضَكُمُ بَعُضًا اللَّهِ عِبْ أَحَدُكُمُ أَنُ يَاكُلَ لَحُمَ أَخِيهِ وَلاَ يَعُنَا اللَّهُ اللَّا اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

کے مفرت رسال ارادوں اور تدبیروں کا تجس کر ہے تو جائز ہے''۔ (تھانوی، ج۲/ص:۵۲۳) فقہائے مفسرین نے لکھا ہے کہ کسی مسلمان کے چھپے ہوئے عیب کی پردہ دری کرناممنوع ونا جائز ہے، بلکہ اس کی بردہ یوشی کرتے رہناوا جب ہے۔

عن زيد بن وهب قال أتى ابن مسعودٌ فقيل هذا فلان تقطر لحيته حمراً فقال عبدالله إنّا قدنُهينا عن التحسس، لكن إن يظهر لنا شيئ ناخذ به. (حصاص، ج٣/ص:٧٠٤) وعن محاهد لا تحسسوا، خذوا بما ظهر لكم و دعوا ماستر الله فنهى الله فى هذه الآيات عن سوء الظن بالمسلم الذى ظاهره العدالة والستر و دل به على أنه يحب تكذيب من قذفه بالظن. (حصاص، ج٣/ص:٧٠٤)

فقد اقتضیٰ ذلك النهی عن تحقیق المظنون و عن إظهاره و نهی عن التحسس بل أمر بالستر علی أهل المعاصی مالم یظهر منهم اصرار (حصاص، ج۳/ص:۷۰)

• الله كراس طرح كرنا كداستا كور كراس طرح كرنا كداستا كوار بوء عام اس ك كده و حج باغلط، يبي غيبت به اوراى كور آن مجيد نے اس شدومد سے روكا ب حديث نبوى مين غيبت كي تفير اس طرح آئى ہے "ذكرك أخاك بمايكره" اپنج بھائى كا ذكر اس طرح كرنا جوائي نا گوارگزر بے فيبت كا گناه شديد موناس آيت سے ظاہر ہے حديث ميں "المغيبة أشد من الزنا" تك وارد مو چكا ہے فقہاء نے بھى اس پر بہت كھ كھا ہے اورمشائ في موني نے اس سے بی خول ما بائل میں المناس مونو ول پنيبت جائز ہائى كى وصوفيہ نے اس سے بی خول ما بائد بائل ہیں۔ جن جن جن موقعول پنيبت جائز ہائى كى وصوفیہ نے اس سے بی خول ورمقال رسالداس موضوع پر "زحر الشبّان والشيبة عن ارتكاب الغيبة" كے نام ہے موجود ہے۔ موضوع پر "زحر الشبّان والشيبة عن ارتكاب الغيبة" كے نام ہے موجود ہے۔ موضوع پر "زحر الشبّان والشيبة عن ارتكاب الغيبة" كے نام ہے موجود ہے۔ موضوع پر "زحر الشبّان والشيبة عن ارتكاب الغيبة "كے نام ہے موجود ہے۔ موضوع پر "زحر الشبّان والشيبة عن ارتكاب الغيبة "كے نام ہے موجود ہے۔ موضوع پر "زحر الشبّان والشيبة عن ارتكاب الغيبة "كے نام ہے موجود ہے۔ موضوع پر "زحر الشبّان والشيبة عن ارتكاب الغيبة "كے نام ہے موجود ہے۔ موضوع پر "زحر الشبّان والشيبة عن ارتكاب الغيبة "كے نام ہے موجود ہے۔ موضوع پر "زحر الشبّان والشيبة عن ارتكاب الغيبة "كے نام ہے موجود ہے۔ موجود

ہی میں ایک حد تک جنت کا مزہ آنے لگے!

ES PUNE CO

## مَيْتًا فَكُرِهُتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللَّهَ ﴿إِنَّ اللَّهَ تَوَّابٌ رَّحِيُمٌ ﴿ يَاأَيُّهَا النَّاسُ

کھائے؟اس صفرورہی تمصیل کراہت آتی ہے اع اوراللہ فرتے رہو، بے شک اللہ براتو بقول کرنے والا ہے، برامبر بان ہے 27 الحوا

### إِنَّا خَلَقُنْكُمُ مِّنُ ذَكِرٍ وَّأُنْثَى وَجَعَلُنْكُمُ شُعُوبًا وَّقَبَآئِلَ

ہم نے تم (سب) کوایک مرد اور عورت سے پیدا کیا ہے۔ ۲۳ اورتم کو مختلف قومیں اورخاندان بنادیا ہے

الی گھناؤنی چیز سے تثبیہ دے کر قرآن نے ہر سلمان کا دل ہی غیبت کی طرف سے تنفر و بیز ارکر دیا ہے۔

وجیہ شبہ بعض علاء نے بیکھی ہے کہ جس طرح گوشت کے نویج جانے ہے جسم کوجسمانی اذیت ہوتی ہے، آبروریزی ہے بھی قلبی تالم ہوتا ہے، اور چونکہ وہ شخص سامنے موجود نہیں ہوتا، اس لیے عدم حس میں مشابہ مُر دہ کے ہوتا ہے۔

تو چاہیے کہ اب ساری پیچیلی غلطیوں اور بدکرداریوں پر نادم ہوکر اوراس کا تدارک کر کے حق تعالیٰ کے فضل وکرم کے مستحق بن جاؤ۔

و اتفوا الله \_ بری جھوٹی ہر برائی ہے بیخے کے لیے آسان ترین نسخہ یہی '' تقوائے الہی ''کا کا ہے، جتنی زیادہ کسی کے دل میں خثیت الہی موجود ہوگی ، اسی قدراس کے لیے ہر ترغیب شیطانی ونفسانی کے مقالبے میں صبر وضبط ہے کام لینااور ثابت قدم رہنا آسان رے گا۔

قال تعالىٰ مشبها على تساويهم في البشرية. (ابن كثير، -٤/ص: ١٩٤)

فجميع الناس في الشرف بالنسبة العلينية إلى آدم وحواء عليهما السلام سواء.

(ابن کثیر، ج٤/ص: ١٩٤)

وحدت نوع انسانی ، اسلام میں ایک نظریہ ہیں ، ایک مؤکر حقیقت ہے ، اس نے ان تمام جا ، بلی نظریات کی جڑکاٹ دی ، جوانسان کی مختلف نسلوں کوئنتف مور توں کی اولا دہمجھتے ہیں اور ہندوستان کی ذات پات والی پیدایش تفریق کے حق میں اس آیت کاسم فاتل ہونا تو نظا ہر ہی ہے۔

### ES PSANT ES

### لِتَعَارَفُوا اللَّهِ أَكُرَمَكُمُ عِنُدَ اللَّهِ أَتَقْنَكُمُ اللَّهَ عَلِيْمٌ

كه ايك دوسر بي كوبهجان سكو سهر بي بيشك تم ميس بير بيز كارتر الله كزويك معززتر به هير بيشك الله خوب جان والا ب

دل بذلك على أنه لافضل لبعضهم على بعض من جهة النسب إذ كانوا جميعاً من أب و أم واحدة. (حصاص، ج٣/ص:٩٠)

ملاحظہ ہوتفسیر انگریزی ، نیز سورۃ النساء (آیت:۱) اور سورۃ الزمر (آیت:۲) کے حاشیے ای مضمون ہے متعلق۔

اس لیے مختلف قوموں میں اور پھر خاندانوں میں تقسیم بنیاد تفاخر کی نہیں ہو سکتی، بنیاد باہمی امتیاز و تعارف کی البتہ ہے)

نسل پرسی، قوم پرسی، اسان پرسی، رنگ پرسی جس میں جاہیت قدیم سے لے کر جاہیت جدید تک ساری قومیں مبتلار ہی ہیں، ان پر پوری ضرب اس آیت نے لگادی ہے۔

خلفنا کم جعلنا کم ونول نظوں سے صاف طور پراشارہ اس طرف کردیا کہ بیتوجو کچھ کیا ،ہم نے کیا ہے،تمھارے امتیاز وافتخار کا اس میں کون سا پہلو ہے؟ شعوباً نوع انسانی کی پہلی اور بری تقسیم یعنی قومیں یانسلیں۔

قبائل\_ قديم انسان کي دوسري اورنمني تقسيم ، يعني کني اور قبيلے <u> </u>

بڑی اور چھوٹی ہرطرح کی تقسیم اور ذات بندی اس وحدت انسانی کی تعلیم کے آ گے گرد!

سے اللہ کے ہاں شرف، فضیلت و مقبولیت تمام تر ذاتی پر ہیز گاری ہے، نہ کہ فخر سلی ووطنی وقو می و آبائی۔ نہ کسی کے برہمن اور چھتری ہونے میں اس کی عزت، نہ کسی کے جمار پاسی میں دیا ہے۔ یہ میں اللہ میں اللہ

ہریجن ہونے میں ذلت۔ مریجن ہونے میں ذلت۔

اسلام نے انسانی آبادی کی تقسیم صرف دوہی طبقوں میں رکھی ہے: متقی وغیر متقی، بس اس کے علاوہ اس کے ہاں حقیقی تقسیم نہ امیر وغریب کی ہے، نہ اعلیٰ وادنیٰ کی، نہ (نسلی) شریف و (نسلی) رزیل کی، نہ گورے اور کالے کی، بلکہ صرف متقی وغیر متقی کی۔

فأبان أن الفضيلة والرفعة إنما تستحق بتقوى الله وطاعته. (حصاص، ٣٠/ص:٩٠٩)

FINE CONTRACTOR CONTRA

خَبِيُرٌ ﴿ قَالَتِ الْأَعُرَابُ امَنَا طَ قُلُ لَّهُ تُومِنُوا وَلَكِنُ قُولُوا پوراجردارے ۲۱ (يبض) گواركتے بين كرہم ايمان لے آئے كا آپ كهدد بجئ كمتم ايمان تونيس لائے مو، ہال يركو

ٱسُلَمُنَا وَلَمَّا يَدُخُلِ الْإِيْمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ طُوَإِنْ تُعِينُعُوا اللَّهَ

کہ ہم مطبع (اسلام) ہوگئے ہیں ۲۸ اورایمان تو ابھی تمحارے دلوں میں داخل ہوانہیں ہے اورا گرتم اللہ اوراس کے رسول

آیت نے موروثی عزت اور پیدایش جات پات کے عقیدے ہی کو پاش پاش کردیا۔ عزت تو وہ ہے جواپنے ہاتھوں تقوے کے ذریعے حاصل کی جائے ،اور ذلت صرف عقید ہُ شرک اور اعمال فسق میں ہے۔ملاحظہ ہوتفیر انگریزی۔

> لکے (اوراُسی پروش ہے کہ کون واقعی کس صدتک پر ہیزگارہے) علیہ۔ علم رکھنے والا ظاہر کا۔ خبیر خبرر کھنے والا باطن کا۔ سویہ تقویٰ بھی دنیا میں کسی کی شخی تعلّی وتفاخر کی بنیا دنہیں بن سکتا۔ کے کا ور ہمارا بھی شاراب گروہ مونین میں ہے)

ق الت الأعراب بيبنى اسدوغيره بعض بدوى قبائل تق عامت كاند به السالم موجكاتها ، اورز مانه قحط كاتها ، بيلوگ بيستم محمه موئ تق كه اگر مدينة بينج كريدا بيخ كو حكومت كالهم ند به بنادين كريدان كو حكومت سے حصول امداد ميں بردى مهولت موجائے گی۔

عن مجاهد قال أعراب بنى أسد بن حزيمة . (ابن جرير، ج٢٢/ص:٣١٤)

٢٨ (اورجم نے مزاحمت ومخالفت ترک کردی ہے)
قل لم تؤمنوا۔ اس سے ظاہر ہوگیا ہے کہ ایمان کا اصل تعلق تصدیق قلب سے ہے، جوان

بدويوں کوابھی حاصل بھی۔

أسلمنا۔ اسلام يہاں اصطلاحی مفہوم میں نہیں محض لغوی معنی میں ہے، یعنی ہم نے قل وگر فتاری کے ڈریت قانو نِ اطاعت اسلام قبول کرلیا ہے۔

عن سعيد بن جبير قال استسلمنا لخوف السباء والقتل. (ابن جرير، ج٢٢/ص:٩١٩)

# المان الم

# وَرَسُولَهُ لَا يَلِتُكُمُ مِّنُ أَعُمَ الِكُمُ شَيْعًا الله غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿

مان لوتو وہ تمھارے اعمال میں سے ذرا بھی کم نہ کرے گابے شک اللہ بوا مغفرت والا ہے، بردار حم والا ہے ہے

أى استسلمنا حوف القتل و السبى (ابن كثير، ج٤/ص:١٩٦)

79 (تواس كى مغفرت بنهايت ورحمت بيال سے فائده اٹھانے كے مواقع السبى حاصل بيں)

وإن سرسول ما الله العن الرواقع ايمان لي و أوردل سالله اوررسول كاحكام كى تقديق كرن لكو

لا .....شيئات تعالى توسار اعال ايمانى كالورالورااجرد الكاس

ولمّا .....قلوبكم مخققين اللِّ سنت في آيت سے بينكالا م كماسلام عام م اورا يمان اس سے خاص رہے۔

وقد استفيد من هذه الآية الكريمة إن الإيمان أخص من الإسلام كما هو مذهب أهل السنة والحماعة. (ابن كثير، ج٤/ص:١٩٦)

حضرت عبدالله بن عباس ، ابراہیم نخعی اور قتادہ اور ابن جریر نے بخلاف امام بخاری کے آیت ہے یہی استدلال کیا ہے کہ جن لوگوں کا یہاں ذکر ہے، وہ منافق نہ تھے، تھے مسلمان ہی ، اگر چہان کا ایمان کمزور تھا۔

دل هذا على أن هولاء الأعراب المذكورين في هذه الآية ليسوا بمنافقين، وإنما هم مسلمون لم يستحكم الإيمان في قلوبهم، فادعوا لأنفسهم مقاماً أعلى مما وصلوا إليه فأدبوا في ذلك، وهذا معنى قول ابن عباس رضى الله عنه وابراهيم النجعي وقتادة واختاره ابن حرير، وإنما قلنا هذا لأن البخارى رحمه الله ذهب إلى أن هولاء كانوا منافقين يظهرون الإيمان وليسوا كذلك. (ابن كثير، ج٤/ص:١٩٦)

کوئی شخص اسلام کا دعویٰ کرر ہا ہوتو جزم کے ساتھ اس کی تکذیب (جیسی کہ یہاں وار دہوئی ہے) کاحق صرف حق تعالی عالم الغیب ہی کو پہنچتا ہے، ورنہ بندوں کا کام تو عام طور پراس مدی کے

المال كا الم

إِنَّمَا الْمُوَّمِنُونَ الَّذِيْنَ امْنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمُ يَرُتَابُوا وَ جَاهَدُوا (بِرِينَ اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمُ يَرُتَابُوا وَ جَاهَدُوا (بِرِينَ اللهِ وَرَسُولِ إِيانَ لِي آئِ بَينَ كِيا (اس مِن بَينَ بَينَ ) مُك بَينَ كِيا (بِرِينَ اللهِ مِن تَجْنِينَ كِيا

بِ اَمُ وَالِهِ مُ وَأَنْفُسِهِ مُ فِی سَبِيُلِ اللّٰهِ ﴿ أُولَيْفِكَ هُمُ الصّٰدِقُونَ ۞ اور اللهِ مَال اور جان ہے اللہ كى راہ ميں جہاد كيا تو يمى لوگ راست باز بين مع

بیان کوشلیم ہی کرلیناہے۔

إشارة إلى أن عمل القلب غير معلوم واحتناب الظن واحب، وإنما يحكم بالظاهر فلا يقل عمل القلب غير معلوم واحتناب الظن واحب، وإنما يحكم بالظاهر فلا يقال فعلا هو مرائى، ولالمن أسلم هو منافق، ولكن الله حبير بما فى الصدور، إذا قال فلان ليس بمؤمن حصل الحزم. (كبير، ج٢٨/ص: ١٢١-١٢١)

آیت سے ظاہر ہوگیا کہ اسلام اور ایمان کے دوالگ الگ مفہوم ہیں، اسلام صرف ایک ضابطے کی چیز ہے، جس کا تعلق قول سے اور ظاہر سے ہے۔ ایمان اس کے برعکس ایک باطنی حقیقت ہے، جس کا تعلق قلب کی تصدیق ہے۔

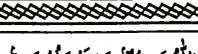
إن حقيقة الإيمان التصديق بالقلب، وأن الإقرار باللسان وإظهار شرائعه بالأبدان لايكون إيماناً دون التصديق بالقلب والإخلاص. (معالم، ج٤/ص:٢٦٨) عن الزهرى قال إن الإسلام الكلمة والإيمان العمل. (ابن جرير، ج٢٢/ص:٣١٤) مسلم (اين جرير، ج٢٢/ص:١٤)

السو مندون ليعنى دين كى بورى طرح اور درجه كمال مين تصديق كرنے والے مومنين حقيقى ،مومنين كامل \_

فقہاءنے تصریح کردی ہے کہ اگر کمال تقدیق نہ ہو بقس تقدیق حاصل ہو جب بھی ایمان ثابت ہوجائے گا۔

الذین ....سبیل الله \_ یعنی ہرطرح دین کی خدمت کی ،اورائی راہ میں سختیاں جھیلیں \_
ثسم لے بسرت ابوا۔ زندگی کی سی منزل اور ماحول کی سی شکش میں بھی ایمان وتصدیق کی شاہراہ سے ڈانواڈول نہ ہونا بہت بردی نعمت ہے۔

قُلُ أَتُعَلِّمُونَ اللَّهَ بِدِيُنِكُمُ ﴿ وَاللَّهُ يَعُلَمُ مَافِي السَّمُوٰتِ وَمَا فِي آپ کهه د یجئے که کیاتم الله کواپنادین جتلارہے ،و؟ احل درآں حالیکه الله کوآسانوں اور زمین کی ہر چیز کی (بوری) الْاَرُضِ طُوَاللُّهُ بِـكُـلِّ شَـنُيٌّ عَلِيُمٌ ۞ يَـمُنُّونَ عَلَيُكَ اَنُ اَسُلَمُوا طُقُلُ خبر ہے اور اللہ (اور بھی) ہر نے کاعلم رکھتا ہے ہے یہ لوگ آپ پراحمان رکھتے ہیں کہ طبیع اسلام ہو گئے ہیں سس آپ کہد و بحثے لَّا تَسمُنُّوا عَلَى إِسُلَامَكُمُ عَبَلِ اللَّهُ يَسمُنُّ عَلَيْكُمُ أَنُ هَلا كُمُ لِلْإِيْمَان كه مجه پرایخ مطیع اسلام موجانے كا حسان نه ركھو،البته يتوالله كاتم پراحسان ہے كه اس في سحيس ايمان كي مرايت دى إِنْ كُنتُهُمْ صَدِقِيُنَ ﴿ إِنَّ السُّهَ يَعُلَمُ غَيُبَ السَّمُوتِ وَالْأَرُضِ \* بشرطیکہ تم (وعوائے ایمان میں) سیجے ہو ہے۔ بیٹ شک اللہ آ سانوں اورز مین کی مخفی باتوں کو جانتا ہے اسلم (درآن حاليكه اس كوخرنبين) خطاب جھوٹے مدعیانِ دین ومنافقین اعراب سے ہے کہ اللہ کوتو تمھارے دین کی خبر ہے ہیں ، اورتم أح خردينا جائة مو؟ مطلب صاف ظامر ب كمتم اليي جيوني اور باصل بات زبان سے نكال رہے ہو۔ المسلم (توایسے کامل وجامع علم رکھنے والے کو بھلا کوئی کیا بتلائے گا) مشرک جاہلی قوموں کوٹھوکر اللہ کےصفت علم ہی میں کثرت سے لگی ہے،قرآن اس لیے مار ہاراُس کی توضیح کرتا جا تاہے۔ و الله .....الأرض ليعني كوئي بھي شے اور کہيں ہو،اللہ کے احاطہ علم سے باہز ہیں۔ والله ....عليم يعنى جوبهي چيز بالله كا حاط علم كاندر بـ سوس (بلاے بھڑے بخلاف دوسرے قبائل کے) اشارہ اُنھیں بدوی قبائل بنی اسدوغیرہ کی جانب ہے،جن کا ذکراویر سے چلا آ رہاہے۔ بعض نے جہینہ ،مزینہ، اسلم ،غفار وغیرہ قبائل کے نام بھی لیے ہیں ،انھیں نے آ کررسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے کہا تھا کہ ہم خاص مراعات کے ستحق ہیں۔ دوسرے کتنے مقابلے ومقاتلے کے بعد کہیں ہتھیارر کھتے ہیں،اورہم کود کھئے کہ ہم بغیر کسی جدوجہد کے آپ کی مخالفت سے باز آ گئے۔ مهم سلم لیعنی اگرتم واقعی مسلمان ہوبھی گئے ہو (جبیبا کتم مارادعویٰ ہے ) توبیہ میرےادیر



### وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا تَعُمَلُونَ ﴿

### ادرالله تمهارے اعمال کو بھی خوب د کھے رہاہے سے

احسان کیا ہوا، یہ تو خودتمھارے اوپراللہ کا احسان ہوا کہ اُس نے شمھیں دائمی نجات کی راہ دکھادی، اور دنیا میں بھی شمھیں قبل، قید وغیرہ سے بیالیا۔

اورایک ای مسلے پر کیا موقوف ہے، اللہ کوتو جھوٹی بوی ہر ہی حقیقت کاعلم حاصل ہے۔ اورایک ای مسلے پر کیا موقوف ہے، اللہ کوتو جھوٹی بوی ہر ہی حقیقت کاعلم حاصل ہے۔ بندے کوحق تعالیٰ کےعلم کے کامل ومحیط کل ہونے کا جس درجہ میں استحضار رہے گا، اس

نبت سے اس کا درجہ اخلاص بھی بر ھا ہوار ہے گا۔

ان سالاً رض۔ موجوداتِ عالم کی کوئی پوشیدہ ہے بھی پوشیدہ چیزعلم اللی ہے پوشیدہ خیری سے بھی پوشیدہ خیری اللہ سے پوشیدہ خیری سے بیٹی دہ شے جوانسان کے حواس دادراک سے باہر ہو۔ باتی حق تعالی ہیں۔ سے تو کوئی شے غائب ہوہی نہیں سکتی ،اس محز دیک حاضر دغائب ،شہود دغیب سب کیسال ہیں۔

والله بصير بما تعملون بندے كابراوراست تعلق توالله كائ علم ہے ، جووه بندوں كا عال وجزئيات اعمال متعلق ركھتا ہے، اس ليے اى پہلو كى تصرت كاورتا كيد قرآن مجيد ميں باربارآئى ہے۔

## 702 ES 744

# فهرست مراجع

### تفاسير

۱- تفسير أبى السعود أو إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، أبوالسعود
 محمد بن محمد بن مصطفى العمادى الحنفى، تحقيق عبداللطيف عبدالرحمن،
 دارالكتب العلمية، بيروت، الطبعة الاولىٰ ١٤١٩هـ - ١٩٩٩م

٧- أحكام القرآن، أبوبكر أحمد بن على الحصاص الرازي، دارالفكر بيروت، لبنان

٣- أحكام القرآن، أبوبكر محمدبن عبدالله المعروف بابن العربي، تحقيق: محمد

عبدالقادر عطا، دارالكتب العلمية، بيروت، الطبعة الاولى ١٤٠٨هـ - ١٩٨٨م

٤- أنوارالتنزيل وأسرارالتاويل (تفسيرالبيضاوي)، أبوسعيد عبدالله بن عمر

الشيرازي البغدادي، دارصادر،بيروت

٥- التبيان في اعراب القرآن، أبو البقاء عبدالله بن الحسين بن عبدالله العكبرى، تحقيق: على محمد البحاوى، عيسى البابي الحلبي وشركاه

7- تفسير البحرالمحيط، محمد بن يوسف الشهيربأبي حيان الأندلسي، دارالفكر، بيروت- الطبعة الثانية ٣٠٤١هـ - ٩٨٣٠م

بیرو 2-بیان القرآن ،مولا نااشرف علی تھانویؒ ۔مکتبۃ الحق ماڈرن ڈیری ، جو گیشوری ممبئی

٨-التفسيرات الأحمدية في بيان الآيات الشرعية، أحمد ملاجيون جونبوري،

مطبع کریمی، ممبئی

٩-تفسيرالقرآن العظيم، لابن كثيرالدمشقى، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت،





الطبعة الاولىٰ ، ١٨ ١٤ هـ-١٩٩٨م

• ١ - التفسير القيم، للإمام ابن القيم، جمعه محمد أويس الندوى، تحقيق حمد حامد الفقى، مطبعة السنة المحمدية، ١٣٦٨هـ - ٩٤٩م

۱۱ - التفسير الكبير أومفاتيح الغيب، فخرالدين محمدبن عمر الرازى دار الكتب العلمية، بيروت للطبعة الاوليي، ۲۱ ۱ هـ - ۲۰۰۰م

۱۲-الحامع لأحكام القرآن (تفسيرالقرطبي)، دارإحياء التراث العربي، بيروت، ٥٠٤ هـ-١٩٨٥م

۱۳- حامع البيان في تاويل القرآن (تفسير الطبرى)، أبو جعفر محمد بن جرير الطبرى ـ تحقيق أحمد محمد شاكر، محمود محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، الطبعة الاولىٰ ۲۲۰۰هـ - ۲۰۰۰م

١٤ - تفسير الجلالين، جلال الدين محمد بن أحمد المحلى و جلال الدين أبوبكر
 عبد الرحمن السيوطى، دارالمعرفة ، بيروت، لبنان

١ - روح المعانى فى تفسيرالقرآن العظيم والسبع المثانى، محمد الآلوسى
 البغدادى، دارإحياء التراث العربى، بيروت، لبنان

١٦ - تفسير غريب القرآن، أبوبكر محمد بن عزيز السجستاني، تحقيق: محمد مصطفى أبوالعلاء، مكتبة الجندى، مصر

١٧ - تفسيرغريب القرآن،أبومحمد عبدالله بن مسلم بن قتيبة، تحقيق: الشيخ ابراهيم
 محمد رمضان، دارومكتبة الهلال، بيروت، الطبعة الاولى ١١٤١هـ - ١٩٩١م

۱۸ - تفسير الكشاف، أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشرى، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الاولى ١٤١هـ - ٩٩٥م

١٩ - التفسير المظهري،قاضي محمد ثناء الله العثماني، دارالمصنفين، دهلي

· ٢-غرائب القرآن ورغائب الفرقان، نظام الدين حسن بن محمد النيشاپورى، تحقيق: زكريا عميران، دارالكتب العلمية، بيروت، لبنان، ٢ ١ ١ ١هـ- ٢ ٩ ٩ ٩ م



٢١ - لباب التأويل في معاني التنزيل (تفسير الخازن)، التقدم العلمية، مصر، ١٣٢٢هـ

۲۲ - مدارك التنزيل و حقائق التاويل (تفسير النسفى)، عبدالله بن أحمد النسفى، دارالمعرفة، بيروت، الطبعة الاولى ۲۱ ۱ ۵ - ۲۰۰۰م

۲۳-معالم التنزيل (تفسيرالبغوى) حسين بن مسعود البغوى، تحقيق: عبدالرزاق المهدى دارإحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية: ۲۳ مد-۲۰۰۲م ۲۶-معدم مفردات القرآن، أبوالقاسم حسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني، تحقيق ابراهيم شمسس الدين، دارالكتب العلمية، بيروت ٢٠٠٤هـ-٢٠٠۶م

### متفرقات

٢٥-إحياء علوم الدين أبو حامد الغزالي، تحقيق: سيد عمران، دارالحديث القاهرة - ١٤٢٥ هـ - ١٩٨٥م

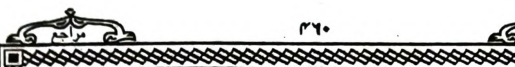
٢٦-كتاب الأصنام،أبوالمنذرهشام بن محمد السائب الكلبي، تحقيق: أحمد زكي باشا، دارالكتب المصرية ـ الطبعة الثالثة ـ ٩٩٥م

٧٧ - أقرب الموارد في فصح العربية والشوارد، سعيدالخوري الشرتوي، مكتبة آية الله العظميٰ المرعشي، قم، ايران - ٣٠ ١ هـ

۲۸ - بیان اللسان، قاری زین العابدین سجادمیر تھی ،ادار ہ علمیہ قاضی واڑ ہ،میرٹھ

۲۹-تاج العروس من جواهر القاموس، محب الدين محمد مرتضى الحسيني الزبيدي، تحقيق على شيرى، الفكر، بيروت، ١٤١٤هـ-١٩٩٤م

· ٣- الروض الأنف في تفسير السيرة النبوية لابن هشام، أبو القاسم عبد الرحمن من عبد الله الخثعمي السهيلي، دار الكتب العلمية - الطبعة الاولى





٣١-السيرة النبوية،عبدالملك بن هشام المعافرى،دارالحديث،القاهرة، 37312-31.79

٣٢-شرح الصدور بشرح حال الموتى والقبور، جلال الدين عبدالرحمن السيوطي، مطابع الرشيد\_ المدينة المنورة، ١٤٠٣هـ ١٩٨٣ م

٣٣-الصحاح (تاج اللغة وصحاح العربية)، اسماعيل بن حماد الحوهري، تحقيق أحمد عبدالغفور عطار، الطبعة الاوليٰ: ٢ . ١٤ هـ - ١٩٨٢م

٣٤-صحيح مسلم،مسلم بن الحجاج النيشاپورى،مكتبة الرشد ناشرون، بيروت، ٢٦٦ هـ-٥٠٠٠م

٣٥-صحيح البخاري، محمد بن اسمعيل البخاري، مكتبة الرشد ناشرون، بيروت، ٢٢٦ هـ - ٢٠٠٥م.

٣٦-الطبقات الكبير ، محمد بن سعد بن منيع الزهري، تحقيق: الدكتور على محمد عمر، مكتبة الخانجي القاهرة، الطبعة الأولى ١٤٢١هـ - ٢٠٠١م

٣٧-الفصل في الملل والنحل، على بن أحمد بن حزم، دارالمعرفة، بيروت، 09712-01919

٣٨-القاموس المحيط،مجد الدين فيروز آبادي، دار إحياء التراث العربي الطبعة الثانية ١٤٢٤هـ-٣٠٠٢م

٣٩-كتاب الكليات (معجم في المصطلحات اللغوية)، أبو البقاء أيوب بن موسىٰ الحسيني الكوفي، تحقيق عدنان درويش،محمدالمصرى\_ موسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٩هـ - ١٩٩٨م

• ٤ - لسان العرب، جمال الدين محمدبن مكرم بن منظور الافريقي، دار إحياء العربي، بيروت،الطبعة الثالثة

١٤ - المبسوط، أبوبكر محمد بن أحمد السرخسي الحنفي، تحقيق: أبوعبدالله





محمد حسن محمد حسن إسماعيل الشافعي، دارالكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى ٢١١هـ-٢٠٠١م

۲۶ - کتاب السحبر ، محمد بن حبيب البغدادى مطبعة جمعية العثمانية ، حيدرآباد دكن ، ۱۳۲۱هـ - ۱۹۶۲م

87 - مغنى اللبيب عن كتب الأعاريب ابن هشام الأنصارى، دارالفكر، بيروت، الطبعة السادسة ١٩٨٥م

٤٤ - منتهى الأرب في لغات العرب، مطبع اسلاميه لاهور، ١٣٢٥ هـ

٥٥ - المنجد في اللغة والأعلام، دارالمشرق، بيروت، الطبعة الثامنة والعشرون ١٩٨٦

23-النهاية في غريب الحديث والأثر، محد الدين أبي السعادات المبارك بن محمد ابن الأثير الحزرى، دارالكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى 151٨هـ - 199٧م.



# INDEX ~ノグリ

مرتب بحرمتنقيم مختشم ندوي

ابن جنّی: ۲۳۷

علامه ابن حزم اندلیّ :۳۰۱۰ ۱۰ ۱۰

این زیرٌ:۲۹۱۹۳۹۰۲۸۹۰۲۲۵۰۲۸۳۱۱ ۳۲۸۰۳۱۱

ابن سعدٌ: ۲۸۰

ابن عطیههٔ:۱۸۴

ابن قنيية :۲۱،۲۰،۱۲

ابن قَبْمُ:۱۳۹

(حافظ) ابن كثيرٌ: • ٤، ١٩٥٥، ١٥٢١ م ٢٥١، ١٥٥٠ الله،

ابن کیمان:۱۱۸

ابن المنذرِّ: ۴۱۷،۳۲۳

ابن مشام (السيرة الدويي): ۲۲،۳۲۲

ابن ہشام نحوی !۲۲ (

ابوالبقاء:٢٨٢

(حضرت) الو بمرصد لن : اع، ۱۲۰، ۲۰۲، ۲۰۲، ۴۰۲، ۴۰

MAMIL

(امام) ابن جريرطبريِّ:۲۸۹،۲۲۷،۸۸،۷۷۱ (فقیه) ابو بكر بن العربی مالکِّنَّ:۲۰۲،۳۱۱،۲۰۲

ابوجبل (عمروبن بشام):۳۲۸،۵۹



محدرسول النصلي الله عليه وسلم

(حضرت) آدم :۱۳۵،۱۲۷،۹۴،۹۴،۹۴،۹۳،۱۲۵،۱۲۱،

ma.

(علامه) آلوى بغداديّ:۲۵۳

( ديوتا) آمن:١٧١

(حفرت) ابراميخ:۲۱،۲۵،۳۲،۳۰،۳۲،۳۵ اس

PARCHALITA + CTT9 CTTACAYCA

(امام)ابراہیم نخی ٌ:۳۵۳

الليس: ۲۸،۹۵،۹۳، ۲۸

ابن انی کیلی:۳۷۵،۳۷۵

ابن اثير: ۲۴۵

ابن اسحاق:۳۲۲

MZZ: 57.07.1

025.059.012.014

۳۹۳ کی کی در اساری کا در اسار

ا کبرالهٔ آبادی:۳۲۷،۲۱۰ اگنی دیوتا:۱۰ (حضرت)الیاس (ایلیاه):۳۹،۴۹،۴۹ اندر دیوتا:۲۵۳،۱۰

(حضرت)انس بن ما لک به ۲۳،۱۳۳۰) (حضرت)ابوب :۸۵،۸۴،۸۳،۸۲

> (**ب**) ۱۲۵۳، ۱۲۳۱

(۱مام) بخاری:۲۳۳،۳۵۳

rzrara.my:laz

بريسڈ:۲۹۳۳

لعل:۹۰،۳۹

(شيخ) بوعلى سينا: ٢٩٠

( ڈاکٹر ) بی ایسٹر:۲۹۴

(امام) بیضاویؒ:۲۱

(ت)

(حضرت) تميم داريٌّ: ۲۰۸

(ث)

(امام) تُعلبٌّ:۲۳

ابی:۷۷

(حضرت) ثمامه بن اثالٌ :۳۱۸،۳۱۵

(で)

جبائی:۷۷۷

(حضرت)جبرئيلٌ (روح القدس):۲۷۶،۲۲۲

(المم) جرجا في:٢٣٠،١٢٢

ארן:ארץ

(كَيْنِين)جونس:٢٧٦

(امام) ابوطنیفه: ۳۲،۳۷۵،۳۷،۳۵،۳۷،۳۰۹،۳۰۹،۳۰۱ ابوحیان :۰۷

(حضرت) ابوذر":۲۲۹

ابوسفیان (صحر بن حرب):۳۰۲،۳۱۲،۳۱۵،۵۹

ابوالعاليد: ٣٤٤،٢٩٩،٢٠٣

ابوالعباس:٢١٥١

ابوعبيده: ۵۵۳

ابولهب (عبدالعزي بنعبدالمطلب) ٥٩:

ابوما لك:٨١٨،١٩٩،٢٨٩ ابوما

ابومسلم:۱۳۱۳

ابومنذربن مشام کلبی: ۵۸

(امام) ابومنصور ماتريدي: ۲۳،۱۳۲،۱۳۷

(حضرت) ابو ہریرہؓ:۲۹۹

(امام) ابويوسف":۳۷۵،۳۲

(حضرت) شاه احمد سعید د ہلوگ: ۳۸۹

احی اب:۳۹

المخفش (على بن سليمان): ۲۳۲،۵۲،۲۰

(حضرت) ادريسٌ: ۲۹

از ہری (لغوی):۲۲۲

(حضرت) اسحاق: ۸۲،۸۵،۳۷

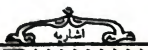
(حفرت) اساعيل :۸۲،۳۷،۳۳

(حضرت مولانا) اشرف على تقانويٌ:۲۱، ۲۹، ۸۱،

וראירדייטואידאייאלייטואיי

(امام) أصمعيّ: ۲۲۲

اف دی، دِنٹ:۲۹۲



(حفرت)جوير":١١٨

(2) رميس تاني: ٢٩٥ (حفرت) حرقيل :۸۲

(حفرت) حن بعريٌ:۲۹۰،۱۳۵، ۱۹۵، ۲۹۰،

רובידבסידים דיהידוויד99

حن بن فضل: ۲۰۳،۳۷۷ (امام)حفص: ااسم

(حفرت) قوا:١٠٠١م١)

(<u>†</u>)

(وزیراعظم)خروشیف:۱۹۲ خلیل (نحوی):۵۷،۵۲

خواجه (معين الدين چشقٌ):۱۲۹

(حفرت) داور : ۳۲،۹۲،۵۲،۲۲، ۲۸،۸۲

28.24.21.49

(ڈ) دميلو(Dummlew):الاا

(حضرت) زوالكفل : ٨٢

(امام) رازي: ١٤، ٢٥، ٢٥، ٢٥، ٥٥، ٥١، ٥٥، (حضرت) سعيد بن المسيب: ٥٩ ۵۵، ۵۷، ۵۷، ۹۷، ۹۵، ۹۳، ۹۳، ۹۳، ۱۱۲، ا (حضرت) سعید بن منصور : ۱۲۵ ۱۲۱، ۱۳۳۰، ۱۵۱، ۱۲۲، ۱۹۹، ۲۰۹، ۲۲۷، ۲۳۰، سفیان بن مجاشع: ۲۸۰ 177, P77, + 67, 667, + 17, P27, 2+7, דסרידדייםידי

(علامه)راغب اصفهاني: ۲۰۰

ر بيع بن انس: ١٢٠ (شاه) رفع الدين د بلويّ: ۲۳۳،۷۷ (امام)روئ:۲۳۷،۵۲

ز ماج (نحوی):۲۳۷،۸۸،۲۴،۲۳۰ 721, 700, 77, 727, 720 (علامه)زمخشريّ: ۲۷۱،۲۷۵،۲۵۲۱

> (حضرت)زيدبن اسلم: 24 (حضرت)زيدبن وهب: ۴۳۹

(۱۱م)زیری:۲۰۲۰ ۲۰۲۰ ۲۰۱۵

زيدبن يمال:۳۲۲

(الم) سدى: ۲۸۹،۲۲۰،۳۲۰،۳۲۰،۴۸۹،۱۹۸۱،

mm9,499,494,49+

( تَتِيخ )سدّ و: ۱۲۹

(امام) سرحسی :۱۵م،۳۰۳۱۵

سرسونی د یوی: ۱۰

( تیخ ) سعدی ۲۸۷:

(حفرت) سعید بن جبیرٌ:۱۵، ۱۳۷، ۲۰۱۱، ۲۰۱۲، ۲۰۳،

(حفرت) سليمان :٨١٠٨٠٥،٧٨٥،٨٨٥٠٥

سورج د يوتا: ٢٠٠

(امام) سيبويه:۲۵،۱۱۸

(حضرت)عثمان بن عفانٌ:۲ ۹،۴۰،۹،۴۰۸،۸۱۸،

عشارات (بيرات): ۴۸

(حفرت)عطاء بن رباحٌ: ١١٨

(المام)عطاء فراساني: ١٩٤١، ٢٢٤، ١٧٤، ١٨٨

(حضرت) عکرمهٔ: ۱۵،۷۰۲،۲۴۸،۲۴۹۲،۲۹۲،

111,199

(حضرت)على بن ابي طالبٌّ: ۲۲،۱۲۰،۱۲۱۱،

على بن سليمان ديكھيے اخفش

(حضرت)عمر بن الخطاب :۱۵،۱۵، ۲۰۰، ۲۰۰،

عمروبن مشام دیکھیے ابوجہل

(حفزت)غیسی سی ایم ۲۲۲،۲۳۹،۲۳۸،۲۷۲۱،

۵۶۷، ۲۶۷، ۵۶۷، ۸۶۷، ۴۶۷، ۴۰۳، ۱۰۳،

MMM. M+A

(<u>¿</u>)

(امام)غزالي: ١١٥

غوث اعظم (عبدالقادر جيلا في) ١٢٩:

(ف

فراء (نحوی): ۳۸۳،۳۵۵

فرزدق(شاعر):۳۲۴

فرعون: ۲۸، ۱۲، ۲۲، ۵۹۱، ۲۱، ۱۲۱، ۱۲۱، ۲۲۱،

241.441.164.464.464.464.614.444

770,771

(ق)

قارون:۱۵۹

(جلال الدين)سيوطيّ: ٢٠٨

**(ش)** 

(امام) قعمی:۳۵۹،۲۴۸

(حفرت) فعيبٌ: ٢١

(**ص**) صحر بن حرب دیکھیے ابوسفیان

(ض)

(امام) ضحاك: ۲۹،۰۲۰،۸۹،۱۳۲،۹۷۲،۲۹۲،

M20, M11, 199

(امام) طبري ديكھيے ابن جرير

(ع) (مولانا)عبدالحی فرنگی محلیّ :۴۳۹

عبدالرحل بن زيد بن اسلم ١٩٧٦

عبدالعزى بن عبدالمطلب ديكھيے ابوجهل

(حضرت)عبدالله بن سلامٌ: ٣٥٩

(حضرت) عبدالله بن عبال : ۱۵، ۱۸، ۲۴،۲۰،

479947974794749474947494779477A

MALLEY LANGE LEN

(حضرت)عبدالله بن عمرٌ: ١٣٥،١٣٥

(حضرت)عبدالله بن مسعورٌ:۱۱۸،۳۱۹،۳۱۹

(مولانا)عبدالله عماديّ: ١٠٣٠

محمر بن حمران بن ما لك: • ٣٨ ( و اکثر ) محرحمیدالله:۳۲۸،۳۲۳، ۱۵،۳۲۳ محمد بن خزاعی: ۳۸۱،۳۸۰ محرات مي: ۳۸۱ محربن سفیان بن مجاشع: ۳۸۱ محد بن عقبه بن اميه: • ۳۸ محدین مسلمه انصاری: ۲۸۰ محمداتهي :۲۸۱ (حفرت) مریمٌ :۲۹۲،۲۹۵،۲۲۲ (امام)مسروقُّ:۳۵۹ (امام) مقاتل بن سليمانٌ:۲۲،۱۹۵،۱۲۲، ۲۷۲، (حضرت)موتل:۱۵۹،۳۸،۱۷۱،۱۲۱،۲۲۱،۵۷۱، ۸۳۲، ۱۳۹<mark>۰، ۱</mark>۶۲۰٬۲۹۲، ۳۶۲۰ ۱۳۳۰ ۱۳۳۰ my1, my+, ma9 (**i**) ا نابغه:۳۲۴،۲۳۳ (امام) تسفّی ً: ۳۷۵ نضر بن حارث كلدى ً:۲۲ (حطرت) نوځ : ۲۲، ۲۲، ۱۲، ۲۳۱، ۳۲۱، ۲۳۸ (امام)نو ويُّ:۵۷۳

**(e)** 

حطرت قادةً: ١٥١،٥٨،١٥٠ ، ١٥٢،١٢٩١،٢٥١، 794, 79+, 707, 707, 707, 707, 407, 407, פפיוודידידיידיירייריומרייגעביירויי ףשאי, די איז ידם א (امام) قرطبی: ۳۳۹،۲۷۵،۲۳۰ تصى بن كلاب بن مره: ١٥٥ (ک) (حفرت) كعت : ١١٨ (امام) کلبی: ۱۵: ۱۵: ۳۸۲،۳۷۷ (گ) گاندهی جی:۳۱۲ **(U)** (حضرت)لوظ: اسم (امام)ليّث: ١٠٢٠،١٠١ ` (ዮ) (امام) ما لكُ بن انس: ۴۳۳،۳۷۵،۳۵ (امام) ماورديّ: ۵۲۵ (امام) مبرّ دُّ: ۹۳۳ (امام) مجابدٌ:۱۱،۸۹،۵۸،۱۵۱ محاد، ۱۲۵،۱۳۵۱ م או גיז שחז אחז פחז שמז שרא · 27,7 1, P 1, + P 7, + P 7, P P 7, 117,717, רטדי הרוי ואי דוי ואי בואי ואי (المم) محدّ : ۳۷۵،۳۷،۳۵ محدالاً سيدى:٢٨١ (ميجر جزل)محمدا كبرخان:۱۳۳ محمد بن بربن عتوارة: • ۳۸ محمد بن الحر ماز بن ما لك: • ٣٨

### toobaa-elibrary.blogspot.com

واحدى: ١٠١٩

وشنو: ۱۳۸

المركام الم

اسدالغاب: ۲۱۳

اصابہ: ۱۳۱۷

(كتاب)الاصنام:٥٨

أقرب الموارد: ۳،۸۲،۷۵،۳۳۱،۱۲۳۱

720

انجيل: ۲۹۸،۱۳۵

انسائكلويديا آف اسلام: ٣٧٨

انسائكلويير يابرنانيكا: ١٢٠١٨ ، ١١٨

(كتاب) ايوب:۸۵،۸۳،۸۲

ايوري مينس انسائيكلو بيدُيا: ۲۹۳

**(** 

ائبل:۲۹۹۸۸۱۲۱

(تفيير) البحرالحيط: ١٥، ٢٠، ٣٠، ٣٣، ٣٣، ٣٣،

۵۲, ۲۲, ۷۲, ۹۲, ۴۲, ۴۵, ۵۵, ۵۵, ۵۵,

CTIZCTITCT+ZCIAMCIZ+CIMAC9MCAZCA+

171.071, 977,707, • 97, 997, 007, 707,

٠١٠ ١٣٣٠ ١٣٣٠ ٨٣٠ ١ ١٣٣٠ ١٢٣٠

۲۲۳، ۲۷۳، ۳۷۳، ۴۸۳، ۳۸۳، ۴۶۹، ۱۱۹،

רדע, רוץ

(صحیح) بخاری:۲۴۹

بيان الليان: ١٦٤

(پ)

( کتاب) پیدایش:۹۲

(**二**)

تاج العروس:۲۱،۲۲،۲۲،۲۳،۵۵،۹۸،۹۸،

714,774,12 +1104,1+p

تاریخ عرب:۳۹۰

(امام شاہ) ولی اللہ دہلویؒ: ۷۷ (سر) ولیم میور:۳۲۱

(0)

(حضرت) بإرون :۲۹۲،۳۸

بایان:۱۲۲۱

(حضرت) بودٌ: ٣١٩،٣١٨)

مشرس:۲۹۵

سیتی (Hitie):۳۹۰:

(3)

(حضرت)السنعٌ :۸۲

(حضرت) ليتقوع :۱۲،۸۵،۲۸،۲۸۱۲۱

(حفرت) يوسف : ۱۲،۲۸،۲۸ (حفرت)

حضرت بوسل (يوفاه):۲۲،۲۲،۲۳۱،۵۲۱،۵۲۱

44

(امام) يونس (نحوى):۵۱

كتابيات

قرآن مجيد

(الف)

ابن العربي (احكام القرآن): ۲۰، ۲۹، ۲۹، ۲۰۱،

MCZ. M79, 717, 7+9, 7+7

ابن تنيبه (غريب القرآن):۲۹۹،۲۰،۱۲

(كليات) ابوالبقاء: ۱۹۸،۸۸،۵۱، ۱۹۸،۸۸،۵۱،

MAGITATITTAIN

(تفسيرات) احمدي:۲۱۸،۱۷۲

احياءعلوم الدين: ١١٥

(كتاب)الاستثناء:٢٣٢



تاریخ مصر:۲۹۳ تالمود:۲۸

פומש לגנט:מדרי מדרי

تفییراین جریطری:۲۳،۵۵،۲۷،۵۹،۷۹،۱۵۱، ۵۵،۲۵۲، ۵۲،۲۳۲، ۵۲،۲۵۲، ۵۵۱،۳۲۱، ۵۲،۲۳۲، ۵۳،۲۵۹، ۵۳،۲۵۹، ۵۳،۳۵۳، ۵۳،۳۵۳

تفسيراني سعود:۲۵۴،۲۰ ۲۵۴

۷۳۳،۳۵۸،۳۵۷،۳۳۰،۳۲۲،۳۱۱،۲۷۷ تفییر قیم:۱۳۹

تفیرکشاف:۹٬۳۱٬۹۱٬۹۰٬۳۳٬۳۳٬۵۵٬۱۲٬۳۲٬ ۲۸٬۹۸٬۸۹٬۸۹٬۸۱۱٬۰۲۰٬۱۳۱٬۲۵۱٬۲۵۱٬۲۵۱٬۲۵۱٬ ۱۵۲٬۲۷۱٬۲۵۱٬۲۵۲٬۲۵۲٬۲۳۲٬۵۳۲٬۵۳۲٬ ۱۵۲٬۲۹۲٬۰۵۲٬۵۵۲٬۲۵۲٬۲۷۲٬۰۷۲٬۰۷۲۹٬۲۹۹٬





(خ) ۲۹۲:کتاب) فروج:۲۹۲

رسول اکرم کی سیاسی زندگی:۳۲۸،۳۲۳،۳۱۵،۴۰ رورح المعالى: ١٥،٨١٥ م١٠ ٢٠٠١م ٢٨٠١٤ ٣٠٠ 44,474,474,674,674,674,674,674 IMICITACITYCIITCI+QCAMCAACAYCAMCA+ 1941,741,741,741,141,1441,161,461 11911121122122127128128124 . ۲+٣، ۲+۲، ۲+، ١٩٩، ١٩٩، ١٩٣، ١٩٣، ١٩٣، ١٩٠ ۷-۲۱ ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۱۲، ۲۲۸ •74, 774, 774, 774, P71, 767, F67 291.441747, 441. 621. 201. 601. • • ٣٠ ع • ٣٠ ع • ٣٠ م • ٣٠ م ا • ٣٠ م السور ٢٠ السور ١٣٠ م ١٣٠ م السور م ۵۱۳، ۲۱۳، ۸۱۳،۲۲۳،۳۲۳، ۸۲۳، ۱۳۵۹، ۱۳۵۸، ۱۳۵۹، ۱۳۵۸، ۱۳۵۹، ۱۳۵۵، ۱۳۵۵، ۷۷-۱۱۸۳۰۵۸-۱۹۳۰،۳۹۳۰۲۹ ۲۰۳۵ ۵۰۹، ۸۰۷، ۱۰۹، ۱۳۸، ۲۱۸، ۱۲۸، ۸۱۸، ۱۲۳، ۲۲۳، ۸۲۳، <del>۱</del>۳۳، ۱۳۳، ۲۳۳، ۸۳۳،

(ز) زجرالشبان والشيبة عن ارتكاب الغيبة:٣٣٩ • PI.• • • 1.1 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1.7 • 1

تفسیرمظهری:۵۰،۳۹ تواریخ:۳۹

توریت: ۲۳۰،۱۳۹،۲۳۱،۵۳۱،۵۳۱،۲۳۱،۸۳۸ ۳۲۰،۲۹۲،۲۲۱،۱۵۵۱،۱۲۱،۵۹،۹۳۸۵ ۴۳۳،۱۳۵۳،۲۳۲

جماص (احکام القرآن):۳۳،۳۳،۳۳،۳۲، ۵۲،۷۲،۹۲،۹۲۱،۱۲۱۲،۱۷۱۲،۹۲۱،۹۳۱،۹۵۲،۰ ۰۲۲،۰۸۲،۹۳۱،۱۵۳ ۱۲۲،۰۸۲،۲۳۳،۸۳۳،۹۳۱،۱۵۳ (تغییر) جلالین:۲۵،۰۸،۲۰۳،۲۵۳،۸۳۲ ۳۸۳،۲۳۹۳،۰۱۳ جومری (الصحاح):۵۱،۳۰۱،۹۷۲٬۳۵۳

حدیث دفاع:۱۳۱۳

444,444

(كتاب) مرض: ۲۳۳،۱۳۵

مفردات القرآن (راغب):۲۲،۱۲،۱۵،۹، 01.+T.TT.TT.OT.OF.TA.TP.TP.T+15 211, 771,271,171,161,261,971, +21, 21179176176171717172777777

277,077,077,077,075,70,077,076 

417,947,277

(صحیح)مسلم:۲۳۹

(سه ما بي) مسلم ورلد: ۲۹۲

(تفسير) معالم الننزيل: ۱۵، ۲۲،۱۸، ۳۱، ۴۸،۸ 74,02,04,04,04,011,041,041,241 12+1171107100110011071071172 2017-4-111-47-2017-217-2077-17-17 17737727747277777722777 1772 

A+71.P+71.P177.7477.+ 671.767

مغنى اللبيب: ٢٧٥، ١٦٧ الملل وانحل ١٠١٣

منتهى الارب: 22، ٢٢٧،١٦٧

النهاية في غريب الحديث: ٣٥٢،٢٣٥، ٩١

 $(\mathbf{w})$ 

(كتاب) سلاطين: ٢٣٩ ٢٣٥ سیرت این بشام: ۲۱۷

(**ش**) ح السير الكبير: ۳ ۴،۹،۹ ۴،۹ شرح فیحمسلم نو وی:۵ ـ ۳۷

شرح الصدور: ۲۰۹،۲۰۸

الطبقات الكبير (طبقات ابن سعد): ۲۱۵،۳۸۰

(E)

عهدنامة يقن : ٢٠٠

(ع) تفير)غريب القرآن سجستاني: ١٦٢ (**¿**) (كتاب)الغنيان:٨٨

(ö)

قاموس الحيط: ٢٢٧،١٩٣،١٥١، ٢٢١١

قانون شخ:۲۹۰

**(U)** 

ليان العرب:۲۷۵،۲۲۲،۱۷۰۰ کا،۲۲۲،۵۷۲،

my9, ma+, r99

(كتاب)لوقا:۲۳۲،۱۳۵

(4)

(كتاب) المبوط: ١١٥

(كتاب)متى: ۲۹۸،۱۳۵

(كتاب) أنحم :۲۲،۲۸۰،۳۲۲

### toobaa-elibrary.blogspot.com



MOT

مصر: ۸۲، ۱۹۵۱، ۲۱، ۱۲۲، ۱۲۵، ۲۲۱، ۱۸۱ 

مكر: ۲۱، ۵۰، ۵۰، ۵۰، ۲، ۲۲، ۱۲۵، ۵۲۱، 2777777127777777976017677777 

777,672,677,676,676

منل:۲۲ موصل:۲۷

(i)

نجد:۳۲۸ نخله:۳۷۳

نينوا:٢٧

نيويارك:۲۹۲

(0)

مندوستان (بھارت):۲۳،۰۳۸،۱۸۲۱،۱۸۲۱

17174 MO 10170 + 67

(ي)

שול:די

يمامه: ۱۵-۱۲۵

*کن:۳۲۸،۳۲۲،۵۱۳،۵۲۳،۲۳۳،۲۳۳* 

rra, m 49

يورب: ٣٤٦،٣٥٤،٣٢٨

رومه (روم): ۲۵،۳۱۸،۳۱۷

アンドアチャアナイアナートラインアイアルアン

(**w**)

(**o** 

(**d**)

(E)

(ف)

فلسطين: ١٠٩٠، ١٨٠، ١٨٠، ١٨٠، ١٨٠ سمس

M10,727

(ق)

قاہرہ:۱۹۳۳

**(ك)** 

(4)





## اقوام وقبائل (الف) (قبيله) اسلم: ۵۵٪

أصحاب أيكه: ٢١ (**ب**) (توم) بربر:۳۲۹

بنوالنفير :٣٠٠٧

بني اسرائيل (قوم اسرائيل): ۸۲،۲۹،۴۹،۴۷، 1917912021197729730973

> 709,77.777,777,F71 بني المعيل: ۲۳۹،۳۷

بنی ہاشم بن عبد مناف: ۲۲۵

(**亡**)

(توم) تیج:۳۲۹،۳۲۵

**(ث)** 

( قوم ) ثمود: ۲۱،۰۵۱،۱۲۱،۱۹۹۱،۱۲۲۲۲۲

(で)

(E)

بمار:۱۵۱

چھتری:۵۱

(L)

(E) قوم عاد:۱۲،۵۱،۳۲۱،۱۹۹،۱۲۰،۲۲۳، 727,721,749,74A

> (È) (قبيله) غطفان:۵۱،۳۲۲

(قبيله)غفار:۳۵۵

**(ف**)

فرنگی: ۱۲۹۰،۱۴۰ س (قبيله) فزاره: ۲۲۳،۳۱۵

فيتى (فونيشين):۳۹

(**e**)

قریش: ۲۲۸،۲۵،۲۵،۲۱،۵۲۱،۸۲۲، 

توملوط:۲۲،۲۱۱،۲۲۲

**(ك)** 

كلداني (قوم):۲۸۱،۲۹

**(P)** 

محوش: ۲۸، ۱۸۸

(قبیله) مزینه:۵۵

معرى توم (توم فرعون):۲۹۵،۲۹۱،۱۵۹،

*<b>MYM, MYY, MY* 

(قبیله)مضر:۱۳۸۰

معة له (الل اعتزال):۱۰۹،۲۱،۳۵،۱۰۹،۱ MALTHUM LAND AND THE TANK THE

موصد (Deist)۲۲

نفرانیت (میبحیت):۳۰۱،۲۹۲،۱۳۵،۳۱۲

مندو:۱۳۸

یهودیت:۳۲

آفاقیات:۲۲۷ اثريات (آركيالوجسك):٣٣٨ بيالوجي:٣٣٣

تشريح الابدان:۳۳۴

حیوانات:۱۳۲۳

ریاضیات:۳۳۳

طبعیات:۳۳۴،۲۲۷

عضویات:۳۳۳

فضائيات:٣٣٣

فلكيات:۲۲۵،۲۲۵

كوكبهات: ۲۲۷

نفسات: ٢٢٢،٢٢٢

معاشات:۲۳۸

بيت: ۱۵: ۱۲۱۵ ساس

اونت: ۲۵،۸۳۱،۱۰۵،۸۳ بری:۵۰۱

(i) نصاري (سيحي):۳۳، ۱۰۲،۹۹،۸۱،۵۹،۳۷،۱۰ 17-4-1-192-124-171-17-17A

MIZ. MAY, MOA, MMT. M.A.

(0)

هریجن:۱۵۱

(ی)

シャマ・ハナ・ハナ・アントントン・ハナントントアトアト מוחיםוחיזלחי אל

### متفرقات عقائد فرق ونظريات

الل سنت: ۲۵۰،۲۱۷،۱۲۸،۷۲،۳۵۰۱۱

MMT.MMO.TZ.

باطنيه: ۲۱۷

خوارج:۹۰۱،۱۲۱،۵۲۳،۲۸۸

موفسطا كى زنديق:٩٤،١٠٣، ٢١٢



\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$

کھجور:۲۳،۳۲۱،۳۲۹ کیکر(سمرہ):۳۲۰ گھی:۱۸۷ و کی:۲۳ مکھن:۲۳،۱۸۷

### پهاڙ ودريا

بحرروم: ۴۵ م تل المقیر: ۴۸ دریائے دجا۔: ۴۸ ۲۸ دریائے فرات: ۴۸ دریائے نیل: ۲۹۳

### ايجادات

جهاز:۲۵۲،۲۵۷ د ۲۷،۲۵۲ حچری:۳۳ ریل:۲۷۱ مختنی:۳۳۷ گوری:۲۹ بھیڑ:۱۸۲،۰۵،۲۸۸ بیل:۱۸۲ بیل:۸۳ دنبه:۸۳۸ دنبه:۲۸،۳۵ گائے:۱۸۲،۰۵۵ گائے:۸۳،۵۳۸ گھوڑا:۴۸۷،۵۳۸ک محیلی (شارک):۴۵،۳۵،۵۳

### مطعومات ومشروبات

اندرا ئين (حظل):٣٦،٢٣ بالا كى:١٨٧ تھوہر :٢٦٩ تيل:٢١٩ تيل:٢١٩ خربوزه:٢٩ دودھ:٢٨٩،٣٨٨،١٨٨

دبی:۱۸۷ رائی:۳۳۸،۳۳۳ شراب:۴۳۸۹،۳۸۸ شهد:۴۲۱،۳۸۹،۳۸۸



